
بقلم : حامد بن عبدالله العلي

 بقلم

 حامد بن عبد الله العلي

 الجزء الاول

الحمد لله الذي أنزل الكتاب بالحق ، اولم يجعل له عوجا ،
هو شهادة من أسلم اوجهه لله ، فلم  أشهد أن ل إله إل

للّى الله عليه اوسلم عبده  يجد حرجا ، اوأشهد أن محمدا ص
لل  اورسوله ، الصادق المصداوق مدخل اومخرجا ، اللهم ص

للم اوبارك عليه اوعلّى آله ، اوصحبه ، اومن اتخذ دينه  اوس
 .منهجا
 : اوبعــــــــد

أهل التعطيل اوالتأاويل  فهذا كتاب اوضعته للرد علّى
لصفات الله تعالّى ، اوقد ذكرت فيه الدلة من الكتاب 

اوإجماع السلف ، من أن نصوص صفات الله  اوالسنة
اليمان بما  تعالّى ، الواردة في الكتاب او السنة ، يجب

دلت عليه من صفات لائقة بجلل الله ، اوعظمته جل 
لياتهــــــا ـ ل معانيها ـ إليه سبحانه شأنه ، مع تفويض كيف

بقولهـــم :  ، اوأن ذلك هو معنّى ما أطبق عليه السلف
 .أمراوها كما جاءت بل كيف

التعطيل  كما ذكرت أهم الشبه التي استدل بها أهل
اوالتأاويل من كتبهم المعتمــدة عندهم ، اونقضتها من 

أهل السنة اوالجماعة ، اوأضفت كلام أهل العلم ، من أائمة
 .إلّى ذلك بعض ما ظهر لي أيضا من الرداود

أن أجعل القارئ المقتصد ل يحتاج إلّى  اوقد حااولت
علّى أهل  مطالعة غير هذا الكتاب ، إذا اضطر إلّى الرد

البدع في هذا الباب ، اوأرجو أن أكون قد اوفقت في ذلك
لل فالنقص أحرى بي اوأاولّى ، اوقد أحاط بي ،  ، اوإ

 .اواستولّى
اوالسنة  هذا اوينبغي التذكير بأن إظهار نصوص الكتاب



في صفات الله تعالّى ، اونشرها بين الناس ، اوتعليمهم 
الله تعالّى علّى سبيل  طريقة السلف في فهم صفات

الجمال ، اوترك الناس اوفطرتهم تمر عليهم اليات 
أنزلت ، يفهمون مما يقرؤاونه في القرآن اوالحاديث كما

الطمع  اوالسنة ، علّى أساس الإثبات مع التنزيه ، اوقطع
عن التكييف ، هو منهج السلف في القراون الاولّى ، اوهو
 .أقوى رد علّى كل مبتدع

اوإنما ينزل الرد عليهم بدفع شبههم ، منزلة الضراورة ، 
لية مخفية ،  فإن كانت بدعهم مطوية ، اوآراؤهم الرد

لية  .فالواجب العراض عنهم بالكل
البراهين ) لنني اعتنيت فيه  اوقد سميت الكتاب ( بأام

لية ، علّى صحة نهج السلف ، في فهم  بذكر البراهين الجل
لية  . أسماء الله تعالّى الحسنّى ، اوصفاته العل

خالصا لوجهه  هذا اوأسأل الله تعالّى أن يجعل عملي
الكريم ، اوان ينفعني به يوام ل ينفع مال اول بنون إل من

سليم ، آمين اوالحمد لله رب العالمين .  أتّى الله بقلب
حامد بن عبد الله العلي

هـ1423 غرة جمادى الخرة

الفصل الاول أقوال الطواائف السلمية في صفات الله 
اوالقول الصحيح منها اوالدلة علّى صحة ، اوبطلن تعالّى ،

 .ما سواه
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 : المطالب اويشتمل هذا الفصل علّى هذه

 .أاول : أقوال الطواائف في صفات الله تعالّى
ــــــــــــــــــــــــ

، اوالدلة  إثانيا : القول الصحيح منها ، اوهو مذهب السلف
 .علّى صحته

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

إبطال مذهبي المفوضة ، اوالمؤاولة في صفات الله : إثالثا
 .تعالّى

ــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الخطأ في حكاية  كما يتضمن بحثا مهما في بيان أسباب



 . مذهب السلف عند بعض العلماء اوالله الموفق
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

حواشي الكتاب في الصل ، هنا  تنبيه : جعل ما كان في
 [[...]]بين قوسين هكذا

@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@

 :تعالّى أاول : أقوال الطواائف في صفات الله
ــــــــــــــــــــــــــ

 : القول الاول
 ــــــ

يجعل كل دليل دل علّى الخبار عن صفة اولو  قول من
اا ، يأخذ منه إإثبات صفة لله تعالّى اا للسمع ،  ظاهر انقياد

اوهذا القول هو المنقول عن الصحابة اوالتابعين ، اوقال 
المتقدمين كالائمة الربعة اوالليث بن سعد  به أائمة الدين

في عصور  اوالاوزاعي اوالسفيانين اوعامة فقهاء المصار
السلف اوعامة أهل الحديث ، اوهو قول غالب المنتسبين 

اوكثير من المنتسبين إلّى  إلّى مذهب الماام أحمد ،
المذاهب الخرى ، اوسيأتي بيان ذلك لحقا إن شاء الله 
 .تعالّى

اويمكن تقسيم الصفات علّى هذا الساس إلّى : صفات 
.إثبوتية سلبية ، اوصفات

أما الصفات السلبية : فهي ما نفاه الله عن نفسه أاو 
.كالموت ، اوالنوام نفاه عنه رسوله

اوأما الصفات الثبوتية : فيمكن تقسيمها إلّى ذاتية 
 : اوفعلية

فالذاتية هي التي لم يزل اول يزال متصفا بها اوهي 
 .نوعان : عقلية اوخبرية

فالعقلية كالقدرة اوالعلم ، اوالخبرية - اوهي التي ل تعرف
لل بالسمع  .كالوجه اواليدين - إ

اوأما الصفات الفعلية ، فهي التي تتعلق بمشيئته 
إن شاء فعلها اوإن شاء لم يفعلها ( اوقد  اواختياره ،



اوهي نوعان  ، ) تسمّى الختيارية ، أاو الفعال الختيارية
اا  :أيض

عقلية اوخبرية : فالاولّى كالخلق اوالرزق ، اوالثانية 
 .اوالنزاول اوالستواء كالمجّى

اوقد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين كالكلام فإنه 
اا ، اوباعتبار  صفة ذاتية لن الله لم يزل اول يزال متكلم

الكلام يتعلق بمشيئته  آحاد الكلام فإنه فعلية لن
اواختياره ، يتكلم متّى شاء بما شاء كما قال سبحانه 

اا أن يقول له كن فيكون }( {إنما أمره ) 1إذا أراد شيئ
هذا القول :  اوينظر في تقسيم صفات الله تعالّى علّى[[

 ، اوالقواعد 89شرح الواسطية للشيخ خليل هراس ص 
، اوشرح الطحااوية لبن أبي  25ـ21المثلي للعثيمين ص 

 ]] 127العز ص 

 : القول الثاني

ــــــــ

اوهو قول من يحدد الصفات بسبع أاو إثمان صفات ، اوقد 
بعضهم علّى ذلك ، بما سيأتي ذكره اوأشهر من قال  يزيد

، اويقسمون  بهذا القول ، الشعرية ، اوالماتوريدية
 : الصفات إلّى أربعة أقساام

]]2متن السنوسية  . [[ نفسية ، اوسلبية ، اومعاني اومعنوية

 فالنفسية هي الوجود ، اوالسلبية هي القدام ، اوالبقاء ،
اوالمخالفة للحوادث ، اوالقياام بالنفس اوالمعاني هي 

الحياة ، اوالرادة ،  : سبع صفات زاائدة علّى الذات ، اوهي
اوالعلم ، اوالقدرة ، اوالسمع اوالبصر ، اوالكلام ، اوالمعنوية

اا ،  عندهم اا ، سميع اا ، عليم اا اوحي اا اوقادر هي كونه مريد
اا اا ، متكلم  .بصير

السابق ، اوقال المين الشنقيطي صاحب  المصدر[[ 
 أضواء البيان أن المعنوية علّى التحقيق هي كيفية
اتصاف الله تعالّى بصفات المعاني ، كما ذكر أن الصفات

بالمطابقة أضواء البيان السلبية لتدل علّى معان اوجودية
) ]]278ـ 2/277( 



ما يثبته القسم  اوأصحاب هذا القسم ل يعتبر أكثرهم
اا ، كالوجه اواليدين ،  الاول من الصفات الذاتية صفات

نصوصها عندهم ل تدل علّى صفات في  اوالعين ، بل
 نفس المر ، اوإن كانت في الظاهر كذلك ، اويجب تأاويل
 .ظواهرها عندهم

اوكذلك الصفات الفعلية الخبرية كالمجيء اوالنزاول 
اا  اوالستواء ، اوإذا اجتمع في طريق الثبوت أن يكون خبري

اا ، فل يسلم من التأاويل عدد أكثرهم أما الخبري  حديثي
 .القرآني فيثبته بعضهم

الشعرية ، فقد اتفق  اوأعظم من يقول بهذا القول
المنتسبون إلّى هذا المذهب علّى إإثبات سبع صفات 

ـ281) ، [[ المواقف لليجي ص 1ذكرها( اوهي المتقدام
296. [[

اوإن كنا ل نعلمها  إثم اختلفوا هل لله صفة زاائدة عليها
،فجزام بعضهم بالنفي اوجوز بعضهم أن يكون له غيرها 

]]296) [[ المصدر السابق ص 2نعلمها( اوإن كنا ل

صفة اليد  اوزاد المتقدمون من أائمة المذهب الكبار ،
) [[التمهيد له ص3اوالوجه ، كأبّى بكـــــــر الباقلني (

) [[ مشكل الحديث اوبيانه 4بن فورك( ]] ، اوأبّى بكر295
 ]] ، اونقل الذهبي عن كتاب البانة183ـ 174ص 

اا( ) ، [[ مختصر العلو ص5للباقلني إإثباته صفة العلو أيض
258 [[

هؤلء لهذه الصفات هو أن أبا محمد عبد  اوسبب إإثبات
إليه أبو  الله بن سعيد بن كلب شيخ الشعري الذي إنحاز

) [[ ذكر الشهرستاني 1توبته من العتزال( الحسن بعد
لما ترك العتزال انحاز إلّى  أن أبا الحسن الشعري

 جماعة منهم ابن كلب ، اوأيد مقالتهم بمناهج كلمية ،
اوصار ذلك مذهبا لهل السنة اوالجماعة ، ذكره في الملل

الكلبي هو الطور الثاني   ، اوهذا المذهب93اوالنحل ص 
 لبّى الحسن ، اوغالب المنتسبين إليه من المتقدمين
كالباقلني ، اوابن فورك ، علّى قوله في هذا الطور ، 

اومن بعده فزاداوا علّى  اوأما المتأخر اون كأبي المعالي
التأاويل الذي قاله به في هذا الطور للصفات الختيارية 

سيأتي ، زاداوا تأاويل الصفات الذاتية إل السبع ،  كما



الحسن طور إثالث اوهو  اوزاداوا أيضا إنكار العلو ، اولبّى
إإثبات كل الصفات اوعدام التأاويل مطلقا ، اوهو الذي صار 

، كما يدل علّى ذلك كتاب ( البانة اوالمقالت)  إليه بأخرة
 ]] 297ص 

لهذه الصفات الخبرية الذاتية  ، ابن كلب هو مثبت
للشعري ) . [[ المقالت2كالوجه اواليدين اوالعين اوالعلو(

]]299ـ 196ص 

اولهذا فليس لبي الحسن قولن في هذه الصفات 
علّى التحقيق ، اول لائمة أصحابه المتقدمين ،  الخبرية

أائمة الشعرية  فالصفات الخبرية القرآنية يثبتها قدماء
) ..[[أنظر المجموع لبن تيميه (3اوبعض المتأخرين(

، اوانظر نقض التأسيس () 12/203 (،) 16/407) ، (6/52
اومن ) 381ـ 3/380) ، اوانظر الدرء ( 35ـ 2/34) ، ( 2/15

المتأخرين الذين يثبتون الصفات الخبرية القرآنية 
اللهيات للغامدي ص البيهقي ( البيقهي اوموقفه من

268. [[

، كأبّى  أما متأخراو الشعرية ، فقد غلوا في التأاويل
المعالي الجويني ، اوهو من أاواائل من غل فيه ، اوهو شيخ

الرازي اوالمدي ، قاربوا المعتزلة  أبي حامد اوهذان مع
 فأكثراوا من التأاويل اوأنكراوا صفة العلو ، اوالصفات
الخبرية القرآنية التي أإثبتها المتقدمون ، اوتكلموا في 

) [[ المجموع لبن 4الساس( قواعد المذهب علّى هذا
 اوانظر كذلك نقض 12/203او 16/407 او 6/52تيميه 

) ]] .35ـ 2/34او 2/15 ( التأسيس

 ل سيما الرازي فقد غل في التأاويل جدا ، إثم صنفت
الكتب اوالمختصرات لدى الشعرية ، علّى هذا النحو من 

لل السبع ، اوقد تذكر فيها بعض الصفات  تأاويل الصفات إ
) 5الخبرية علّى أنه قول إثان للصحاب اولبي الحسن ،(

) مع أن قوله اواحد 269المواقف لليجي ص  [[ انظر
) ]]12/203) ، المجموع ( 6فيها اوهو الإثبات (

اولهذا فإن بعض المفسرين ممن ينتسب إلّى هذا 
البيضااوي - يؤاولون هذه  المذهب بعد هؤلء - مثل



اا للمتقدمين من أائمة المذهب ، اوقد  الصفات خلف
) البيضااوي1الإثبات علّى أنه قول إثان للصحاب( يذكراون

 ]]3/12 [[

التي تقوام بذات الله تعالّى بمشيئته  أما الصفات الفعلية
السمااوات ، اواختياره اوقدرته كالمجيء ، اوالنزاول ، اوطي

اوما شابه هذا من النصوص ، فل يثبتونها ، اويؤاولونها 
عندهم ل يكون بمشيئته ، اواختياره ،  كلها ، حتّى الكلام

ل تتعلق  اول يتكلم إذا شاء ، بل هو صفة قديمة قاائمة به
بالمشيئة ، اويسمونه الكلام النفسي ، اوكذلك ليس يقوام 

الخلق هو المخلوق ، اويسمون  به فعل هو الخلق ، بل
هذه الفعال حلول الحوادث بذاته اويعنون بالحادث ما 

العدام ، اوهم يمنعون هذا اولذلك يؤاولون ما يدل  يسبقه
مذهبهم في  ) . [[ينظر في2علّى خلفه في الظاهر(

الفعال الختيارية التي يطلقون عليها حلول الحوادث ، 
45، الرشاد للجويني ص 185للغزالي ص  قواعد العقاائد

، 143 ، اوالتبصير في الدين للسفراائيني ص62، اوص 
اوقال ابن تيميه : ( اوذهب آخراون من أهل الكلام 

اوالشعرية إلّى أن الخلق هو  الجهمية ، اوأكثر المعتزلة
 المخلوق اوليس لله عند هؤلء صنع اول فعل اول خلق اول

، اوقال 5/529إبداع إل المخلوقات بأنفسها ) المجموع 
الختيارية التي  بل اليات التي تدل علّى الصفات

، 6/222يسمونها حلول الحوادث كثيرة جدا ، المجموع 
كثيرا من النصوص بسبب هذا القول ،  اوذكر أنهم أاولوا

]]287/ 1/217المجموع 

) [[ ابن 3الذاتية الحديثة ل يثبتونها( اوكذلك الصفات
، اوكذلك  ]] لمعارضتها لدلة عقلية6/52تيمية المجموع 

القرآنية عند من يؤاولها ، اوسيأتي ذكر أدلتهم في 
 .موضعها

لل  اوالماتوريدية يوافقون الشعرية في أكثر ما تقدام ، إ
) [[ نظم الفراائد اوجمع4الوجه اواليد( أنهم يثبتون صفتي

اوالشعرية  الفواائد في مساائل الخلف بين الماتوريدية
 ]] .23في العقاائد لشيخ زادة 

اليجاد اوالخلق( اوصفة يسمونها ( التكوين ) يحصل بها
]] اوكذلك صفة الحكمة ، عندهم28)،[[ المصدر السابق 5

اا للشعرية الذين  صفة اوجودية زاائدة علّى الذات خلف



) 6اوإحكامه( يذهبون إلّى أنها عبارة عن إتقان العمل
]]18[[ المصدر السابق ص 

 :القول الثالث
ـــــــــ

قول النفاة ، اوهم الذين ينفون أن يكون لله صفة  اوهو
هم المعتزلة ، قال زاائدة علّى ذاته ، اوأشهر من قال بهذا

عبد القاهر البغدادي رحمه الله عن المعتزلة: (يجمعها 
بدعتها أمور ، منها نفيها كلها عن الله عز اوجل  كلها في

عز اوجل علم اول  صفاته الزلية اوقولها بأنه ليس لله
) .[[الفرق بين1قدرة اول سمع اول بصر اول صفة أزلية).(

]]114 الفرق ص

اومع اتفاقهم علّى نفي أن يكون لله صفه أزلية ، 
فمنهم من جعلها اوجوها للذات  اختلفت عباراتهم عنها ،

 كأبّى الهذيل العلف ، فالله عنده عالم بعلم هو ذاته ،
) ، 2اوقادر بقدرة هي ذاته اوكذلك ساائر ما أإثبته (

]] .1/49اوالنحل  ، اوالملل127[[ المصدر السابق 
اومنهم من جعلها تؤاول إلّى معنّى السلب فمعنّى كونه 

اا أي ليس اا أي ليس بعاجز ، عالم بجاهل اومعنّى كونه قادر
اومنهم]] 166 ) [[ مقالت السلميين3اوهو قول النظــاام(

ال اوراء الذات كأبّى هاشم الجباائّى ، قال  من جعلها أحوا
اا اوقدرة ، اوهذه الحوال عنده  لله عالمية اوقادرية ل علم

]]1/80اوالنحل  ) [[ الملل4ل موجوده اول معداومة(

) 5اوالجهمية توافق المعتزلة في نفي الصفات (
، اوالذي دعا المعتزلة إلّى نفي ]] 1/86 [[ المصدر السابق

اا بها كالعلم  أن يكون لله تعالّى صفات لم يزل متصف
اوالقدرة اوالسمع اوالبصر ، ظنهم أن ذلك تعدد فيما هو 

تعالّى مماإثل في أخص اوصفه  قديم فيلزام أن يكون لله
، اومختصر 236) [[ التمهيد للباقلني ص 6اوهو القدام(

، اومجموع ابن 157النوار البهية لمحمد بن سلوام  لوامع
]]3/70تيمية 

الواضح أن أصحاب القول الاول قد انطبق  هذا ، اومن
يقولون :  قولهم علّى جميع الدلة السمعية ، اولهذا فإنه



إن صفات الله تعالّى ليست من المتشابه ، إن قصد به 
الله تعالّى ، بل هي معلومة المعنّى ،  مال يعلم معناه إل

 .خلقه فهي صفات لله تعالّى لائقة بجله لتماإثل صفات

اوإن كان قد يطلق علّى بعض نصوصها أنها من 
يشتبه علّى مقتصد في العلم  المتشابه ، بمعنّى أنه قد

معاني بعض نصوص الصفات ، لغموض أاو احتمال لعدة 
فبرد الراسخين في العلم له إلّى المحكم يتبين  معان ،

من أبواب  المعنّى المراد ، شأنه في ذلك شأن غيره
العلم ، اوتأاويل هذا المتشابه هو تفسيره اوالراسخون في
 .العلم يعلمونه

كما يقولون إن بعض نصوص الصفات قد يكون فيها 
بالشيء ، فصفات الله  اشتباه ، من جهة إشتباه الشيء

قد يطلق مثلها علّى المخلوق ، فيحصل الشتباه من ذلك
الراسخين في العلم ، في هذه النصوص الموهمة  لغير

يقال إن هذا  للتماإثل بين الباري اوالبرية ، اويصح أن
لل الله إذا جعل التأاويل هو  المتشابه ل يعلم تأاويله إ

اوكيفياتها ، اوبهذا يندفع التماإثل  حقاائق صفات الله
 .المتوهم

يثبتون جميع الصفات ، أما  هذا علّى قول السلف الذين
 القولن الخران ، فلهما شأن آخر ، فإن أصحابهما قد
اصطلحوا علّى تسمية حمل الظاهر علّى المعنّى 

ال ، فكان لهذا تأإثير في جعل نصوص  المرجوح تأاوي
الصفات من المتشابه ، فإنه ينتج منه أن يكون المراد بها

طبقت آية المحكمات اوالمتشابهات  خلف الظاهر ، إذا
 .عليها

الهمداني في كتابه  اولعل صنيع القاضي عبد الجبار
متشابه القرآن ، يمثل موقف المعتزلة من علقة مساائل

اوجه العموام اوالصفات علّى اوجه الخصوص  العقيدة علّى
إلّى  بالمتشابه ، فإنه جعل المتشابه هو الذي (يحتاج

) 1زيادة فكر من حيث كان المراد به خلف ظاهره )(
، اويعني بالفكر النظر ]] 1/32 [[متشابه القرآن للهمداني

 في الدلة العقلية ، كما صرح بأن المتشابه (متّى امتنع



حمله علّى الظاهر ، فالواجب النظر فيما يجب أن يحمل 
فان كان السامع قد ...عليه ، اوالنظر هو أن تطلب القرآن

مهدت له الصول اوعرف العقليات اوما يجوز فيها اوما ل 
اوعلم ما يحسن التكليف فيه اوما ل يحسن اوعلم  يجوز ،

اومفارقتها  من جمل اللغة ما يعرف به أقساام المجاز
) [[المصدر 2للحقاائق ، حمله علّى ما أريد به في الحال)(

]]1/35 السابق

اولما ذكر ما يتميز به المحكم ، ذكر أنه به يمكن أن يبين 
التوحيد ، أنه مخالف للقرآن ، اوأنه قد  للمخالف في

) ،[[1محكمه( تمسك بالمتشابه مـــن القــرآن اوعدل عن
]] اومعلوام أنهم ـ أي المعتزلة ـ 1/9المصدر السابق 

 .الصفات يعنون بالتوحيد نفي

اولهذا فإنه يجعل في كتابه هذا مثل قوله تعالّى { اول 
لل بما شاء } البقرة ( يحيطون بشيء من  ) ، 255علمه إ

) ، 14هود ( } اوقوله تعالّى { فاعلموا أنما أنزل بعلم الله
اا اويصرح أن المراد خلف الظاهر( ) [[ المصدر 2متشابه
]].1/375 ،1/132السابق 

لل قياام ما يطلق عليه الدليل العقلي اوما حمله علّى هذا إ
امتناع أن يكون لله صفة العلم ، كما سيأتي  عنده علّى

 .لحقا عند ذكر أدلتهم علّى نفي الصفات

اوهذا التصرف منه مع ما تقدام من النقل عنه ، يدل علّى 
اعتقاده الذي أسسه علّى محض  أنه يجعل كل ما يخالف

اا يراد به خلف الظاهر ، اوقد ذكر في  العقل متشابه
هذا أن الراسخين في العلم يعلمون تأاويل  كتابه

قوله  المتشابه ، فهذا يدل علّى أنه يجعل ما يخالف
متشابها ليتمكن من صرفه عن ظاهره بالتأاويل الذي 

هذه هي علقة المتشابه  يرى إمكان معرفته ، فيبداو أن
 .بآيات الصفات عند المعتزلة

الثاني مثل هذا الذي تقدام عن  اوقد صنع أصحاب القول
المعتزله ، مثال ذلك: نفيهم صفة العلو اواعتبارهم كل ما
اا ، كقوله تعالّى {اوهو  دل عليه من القرآن متشابه

اوقوله { يخافون ربهم  ،) 18 (القاهر فوق عباده} النعاام
) ، اوقوله { إثم استوى علّى 50من فوقهم } النحل (



، اوقوله {أأمنتم من في السماء }) 54 (العرش } العراف
إليه }  ) ، اوقوله {تعرج الملائكة اوالراوح16الملك (
) ، اوقوله {إن الذين عند ربك } العراف (4المعارج (

206. (

ما جاء في السمع في ظاهر يدل علّى إإثبات  اوكذلك كل
جعلوه  ما نفوه أاو نفي ما أإثبتوه بالدلة العقلية

متشابها ، كما فعل الرازي في تفسيره حيث قال 
عن معناه الراجح إلّى  ( فثبت بما ذكرنا أن صرف اللفظ

لل عند  معناه المرجوح في المساائل القطعية ل يجوز إ
القطعي العقلي علّى أن ما أشعر به ظاهر اللفظ  قياام

تأاويل  محال ) ، إثم جعل هذا المعنّى المرجوح هو
المتشابه فقال بعد هذه العبارة (فعند هذا يتعين 

1/169 ]] ) [[ تفسير الرازي1التأاويل)(

اومثل لهذا بقوله تعالّى { الرحمن علّى العرش 
به كان متمسكا  استوى} ، اوقال {فمن تمسك

بالمتشابهات} بعد أن قدام الدليل العقلي علّى استحالة 
]] .7/148المصدر السابق [[  ،) 2ظاهره عنده(

يثبته من فهذا - مع ما يفعله ساائر من يجعل نصوص ما ل
لل  الصفات من المتشابه إثم يحتج بآية {اوما يعلم تأاويله إ

علّى أنها علّى غير ظاهرها - من أصحاب  } .الله ...الية
كان  هذا القول أمثلة تكشف أن هؤلء المخالفين لما

عليه السلف في باب الصفات ، قد أقحموا باب صفات 
ليتمكنوا من صرفها عن  الله تعالّى في المتشابه ،

 ظاهرها - الذي يزعمون استحالته عندهم بالدلة العقلية
 .محتجين بإخبار الية أن للمتشابه تأاويل- 

 : لكن هؤلء انقسموا إلّى قسمين

قسم ل يعين التأاويل - أي المعنّى المخالف للظاهر - ** 
الظاهر اويحتج هؤلء بأن الوقف  مع القطع بعدام إرادة

لل الله } ، اوهكذا يستريحون من  في الية علّى قوله { إ
هذه النصوص المثبته لما نفوه ، اوينزلونها منزلة العدام ، 

العدام لنها - علّى هذا الرأي -  بل يلزمهم أنها شر مــن
 .إنما جاءت لظهار الباطل ، اوإرباك العقيدة فحسب



اوالقسم الخر يعينه لن الوصل هو الصحيح في الية **
العلم يعلمون التأاويل اوهؤلء  عندهم ، اوالراسخون في

) [[ من القاائلين 3أحسن ظنا في القرآن من أاولئك(
 ،33الجويني في أحد قوليه كما في النظامية ص  بالاول

اوبالثاني أبو بكر بن  ،7/176اوالرازي كما في التفسير 
 ]] .فورك كما هو اواضح في كتابه مشكل الحديث اوتأاويله

اوأصحاب القول الاول ربما نسبوا قولهم هذا إلّى السلف
اا ، اوالسر في هذا  ، اوربما نسب القول الثاني إليهم أيض

لهم  أن موافقتهم تعظمه النفوس المؤمنة لما جعل الله
من لسان صدق في المة ، اومن أمثلة هذا قول 

المتشابهات في  الزركشي في البرهان عن اليات
 :الصفات

إثلث  اختلف الناس في الوارد منها في اليات اوالحاديث
 :فرق

أحدهما : أنه ل مدخل للتأاويل فيها بل تجري علّى 
 .شيء منها ، اوهم المشبهه ظاهرها اول يؤاول

اعتقادنا اوالثاني : أن لها تأاويل اولكنا نمسك عنه مع تنزيه
لل الله ، اوهو قول  عن الشبه اوالتعطيل اونقول ل يعلمه إ
 .السلف

 .الثالث: أنه مؤاوله اوأاولوها علّى ما يليق به

منقولن عن الصحابة .. إثم قال  اوالاول باطل اوالخيران
لي ، اوابن مسعود اوابن عباس  (اوممن نقل عنه التأاويل عل

]].79ـ2/78) [[ البرهان للزركشي 1اوغيرهم) (

اا أنهم ل يزيداون علّى تلاوة اليات  اوقد نسب إليهم أيض
 .) ، اوسيأتي ذلك لحقا2اوقراءة الحاديث في هذا الباب(

اومن المعلوام عن المؤمنين بهذا الدين الحق أن الحق ل 
، فالقول الصحيح هو ما أجمعوا  يخرج عن إجماع السلف

 .عليه

الزركشي هذا ،  اوقد نسب إليهم قولن متناقضان ، قول
اوما ذكر أاول المبحث ، فإذا تحقق مذهبهم اوجب المصير 



 .المبحث الثاني إليه ، اوتحقيقه هو

@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@

 إثانيا
ــــــــــــ
 تحقيق القول الصحيح في هذا الباب

نسبة مذهب السلف الصحيح  اوبيان أسباب الخطأ في
 إليهم
ــــــــــــــــــــــــــــــــــ

ال  اوهو ل يخرج كما تقدام عن إجماع السلف فيجب أاو
الباب فهو  تحقيق مذهبهم فإن صح عنهم إجماع في هذا

القول الصحيح ، إثم تذكر بعد ذلك الدلة علّى صحته من 
 .غير الجماع

قال شيخ السلام ابن تيمية رحمه الله ( اومذهب السلف 
اوصف به نفسه اوبما اوصفه به  أنهم يصفون الله بما

رسوله من غير تحريف اول تعطيل اومن غير تكييف اول 
اونعلم أن ما اوصف الله به من ذلك فهو حق ليس تمثيل ،

حيث يعرف  فيه لغز اول أحاجي ، بل معناه يعرف من
مقصود المتكلم بكلمه ....اوهو سبحانه مع ذلك ليس 

المقدسة المذكورة بأسماائه  كمثله شيء ل في نفسه
]] .26/ 5) .[[مجموع الفتااوى 1اوصفاته اول في أفعاله)(

اوقال الماام الذهبي رحمه الله (هذه الصفات من 
قد صحت بها النصوص اونقلها  الستواء اوالتيان اوالنزاول

الخلف عن السلف اولم يتعرضوا لها برد اول تأاويل بل 
علّى من تأاولها مع إصفاقهم علّى أنها ل تشبه  انكراوا

) .[[ سير2شيء)( نعوت المخلوقين اوأن الله ليس كمثله
]]11/376أعلام النبلء 

اا ( قد فسر علماء السلف المهم من اللفاظ  اوقال أيض
اا أاو  اوغير المهم اوما أبقوا ممكنا فلو كان تأاويلها ساائغ

اا اا أن قراءتها اوإمرارها علّى حتم لبادراوا إليه ، فعلم قطع
غير ذلك ، فنؤمن بذلك  ما جاءت هو الحق ل تفسير لها

اونسكت إقتداء بالسلف معتقدين أنها صفات لله تعالّى 
بعلم حقاائقها اوأنها ل تشبه صفات  استأإثر الله



]] 10/506) [[ المصدر السابق 3المخلوقين)(

اوقد دل علّى أن هذا مذهب السلف في الصفات - مع 
لهما برسوخ القدام في  نقل هذين المامين المشهود

معرفة المتقدمين اومذاهبهم - نقول كثيرة من أهل 
الذين أفنوا أعمارهم في ضبطها اونقلها  العمل بالإثار

،  اومعرفة صحيحها من سقيمها اوفيما يلي طاائفة منها
اوقد قصد بعض التطويل فيها ليعلم بذلك ما في كلام 

النقل ، اوهي علّى  الزركشي المتقدام من التسامح في
 : إثلإثة أضرب

 :الضرب الاول
 ـــــــــ

حكاية ما كان عليه السلف ، أاو أهل السنة ، أاو أهل  فيه
الصفات بالجملة ، اول  السمة اوالحديث عامة في نصوص

ريب أن ما كان عليه أهل السنة اوالحديث هو مذهب 
 .السلف

 : الضرب الثاني
ـــــــــ

الصفات خاصة مما هو  فيه حكاية ما كانوا عليه في بعض
من جنس ما يذهب أهل التأاويل إلّى تأاويله بما يدل علّى 

 .ساائرها مذهبهم في

 : الضرب الثالث
ـــــــــ

هذا الباب تدل علّى  نصوص خاصة عن أائمة السلف في
أنهم ل يصرفون نصوص الصفات عن ظاهرها اويعلمون 
 .معانيها

 :أما الضرب الاول : فمن ذلك
ــــــــــــــــ

رحمه الله ( كنا اوالتابعون متوافراون  قال الاوزاعي) 1(
 نقول إن الله عز اوجل فوق عرشه اونؤمن بما اورد في

) .[[ راواه البيهقي في السماء 1السنة من صفاته )(



في اجتماع الجيوش  ، اوقال ابن القيم515اوالصفات ص 
]]43السلمية إسناده صحيــح 

اليمان بحراوف هذه الجملة  اومعلوام أنه ل يريد مجرد
(الله عز اوجل فوق عرشه) ، اولكنه رحمه الله حكّى ما 

لو لله علّى  كان عليه التابعون اواتباعهم من اليمان بعل
نفسه أنه استوى  عرشه فهما مما أخبر به سبحانه عن

علّى عرشه اوأنه في السماء ، اوقوله (نؤمن بما اورد في 
ل يريد قطعا السنة فحسب ، اوإنما  ) السنة من صفاته

السنة  أراد التنبيه بالسنة علّى القرآن ، فإذا كان ما في
من نصوص الصفات يجب اليمان به فما في القرآن 
 .أاولّى اوأحرى

الماام الشافعي رحمه الله ( القول في السنة  قال) 2(
رأيتهم مثل مالك  التي أنا عليها ، اورأيت عليها الذين

اوسفيان اوغيرهما ، ... اوأن الله علّى عرشه في سماائه 
يشاء ، اوينزل إلّى السماء الدنيا  يقرب من خلفه كيف

العلو  ) [[ مختصر2كيف يشاء ... اوذكر ساائر العتقاد)(
]]176لللباني ص 

ما  قال الماام أبو الحسن الشعري رحمه الله ( جملة) 3(
عليه أهل الحديث اوالسنة القرار ...إثم قال اوما جاء من 

عن رسول الله صلّى الله عليه  عند الله اوما راواه الثقات
اا .... إثم قال اوأن الله  اوسلم ل يرداون من ذلك شيئ
سبحانه علّى عرشه كما قال (الرحمن علّى العرش 

لما خلقت  (استوى ) اوأن له يدين بل كيف ، كما قال
 ، اوكما قال ( بل يداه مبسوطتان ) الماائدة75بيدي ) ص 

كما قال ( اويبقّى اوجه ربك ذاو الجلل   ، اوأن له اوجها64
الله   ، .... إثم قال ( اويقراون أن27اوالكراام ) الرحمن 

سبحانه يجيء يوام القيامة كما قال ( اوجاء ربك اوالملك 
اا ) الفجر) ( ]]295ـ290مقالت الشعري ) [[ 1)(22صف

السماعيلي  قال الماام أبو بكر أحمد بن إبراهيم) 4(
(اعلموا رحمكم الله أن مذاهب أهل الحديث ، أهل السنة

بالله اوملائكته اوكتبه اورسله ...خلق  اوالجماعة ، القرار
اواستوى  آدام بيده اويداه . مبسوطتان بل اعتقاد كيف

علّى العرش بل كيف ...اوذكر ساائر اعتقاد أهل السنة )(
كان249 ، اوقال في ص 248للذهبي  ) .[[ مختصر العلو2



 السماعيلي شيخ السلام رأسا في الحديث اوالفقه ،
اوقال أبو إسحاق في طبقات الشافعية ( جمع أبو بكر 

 ]].اوالدنيا بين الفقه اوالحديث اورائاسة الدين

قال الماام أبو سليمان حمد بن محمد الخطابي رحمه ) 5(
ما سألت عنه من الكلام في الصفات اوما جاء  الله ( أما

السلف  منها في الكتاب اوالسنة الصحيحة فإن مذهب
إإثباتها اوإجراؤها علّى ظاهرها اونفي الكيفية اوالتشبيه 

 ) .عنها

الذهبي بعد نقله قول الخطابي هذا ( اوكذا نقل  قال
بكر الخطيب إثم  التفاق عن السلف في هذا الحافظ أبو
) [[المصــــدر 3الحافظ أبو القاسم التيمي الصبهاني)(

 ]]257السابق 

قال الحافظ أبو عمر بن عبد البر رحمه الله (أهل ) 6(
الصفات الواردة في الكتاب اوالسنة  السنه مجمعون علّى

لل أنهم لم يكيفوا  اوحملها علّى الحقيقة ل علّى المجاز إ
]]268) . [[المصدر السابق ص 4شيئا من ذلك ).(

الخطيب رحمه الله (أما بالكلام  قال الحافظ أبو بكر) 7(
في الصفات فأما ما راوى منها في السنن اوالصحاح 

السلف إإثباتها اوإجراؤها علّى ظواهرها اونفي  فمذهب
]]272السابق  ) . [[المصدر5الكيفية اوالتشبيه عنها)(

هؤلء الائمة الحفاظ عن  اوانظر إلّى التفااوت بين نقل
يجراون نصوص الصفات علّى ظاهرها اوبين  السلف أنهم

 .نسبة هذا القول إلّى المشبهة

الحافظ أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن  قال) 8(
بالكتاب  الصابوني (إن أصحاب الحديث المتمسكين

اوالسنة يعرفون ربهم تبارك اوتعالّى بصفاته التي نطق 
له بها رسوله علّى ما اوردت به  بها كتابه اوتنزيله اوشهد

 الخبار الصحاح اونقله العداول الثقات اول يعتقداون
تشبيها لصفاته بصفات خلقه اول يكيفونها تكييف 

تحريف المعتزله المشبهه اول يحرفون الكلم عن مواضعه
اوالجهمية فيقولون إنه خلق آدام بيده كما نص سبحانه 

من قاائل (يا إبليس ما منعك أن تسجد  عليه في قوله عز



رسالة ) . [[1لما خلقت بيدي ..اوذكر ساائر العتقاد)(
عقيدة السلف اوأصحاب الحديث للحافظ الصابوني ضمن 

]]1/105 مجموعة الرساائل المنيرية

قال ابن قدامه في ذام التأاويل بعد ذكر مقالة الصابوني 
الصابوني الفقهاء السبعة اومن بعدهم من الائمة  ( اوذكر

اا من الائمة اوقال اا كثير كلهم متفقون لم  : اوسمي خلق
يخالف بعضهم بعضا اولم يثبت عن اواحد منهم ما يضاد ما

 ]]17ذام التأاويـــل ص ) . [[ 2ذكرناه)(

 قال الماام أبو عيسّى الترمذي إإثر ما راوى حديث أبي) 9(
هريرة ( إن الله يقبل الصدقة اويأخذها بيمينه فيربيها ) :

العلم في هذا الحديث اوما  ( قال غير اواحد من أهل
يشبهه من الصفات اونزاول الرب تبارك اوتعالّى إلّى 

الدنيا قالوا : قد إثبتت الراوايات في هذا اونؤمن به السماء
راوى عن مالك اوابن  اول نتوهم اول نقول كيف ؟ هكذا

عيينة اوابن المبارك أنهم قالوا في هذه الحاديث أمراوها
اوهذا قول أهل العلم من أهل السنة اوالجماعة) بل كيف ،

]] 25ـ 3/24) . [[جامع الترمذي : 3(

 :أما الضرب الثاني ، فمنه
ــــــــــــــ

رحمه الله ( هذا قول الائمة في  قال قتيبة بن سعيد) 1(
 السلام اوالسنة اوالجماعة : نعرف ربنا في السماء
السابعة علّى عرشه كما قال جل جلله ( الرحمن علّى 

الله (فهذا قتيبة في  العرش استوى ) قال الذهبي رحمه
إمامته اوصدقه قد نقل الجماع علّى هذه المسألة اوقد 

) .4اوالليث اوحماد بن زيد اوالكبار )( لقّى مالكا

الذهبي عن   ، إثم قال187مختصر العلو للذهبي ص [[ 
قتيبة : عمر دهرا ، اوازدحم الحفاظ علّى بابه ، قال 

الشتوة ، حتّى أخرج لك عن  لرجل : أقم عندنا هذه
خمسة أناس ماائة ألف حديث ، اوهذا يدل علّى سعة علم 

بالإثار لن هذا العدد يشمل أقوال الصحابة  هؤلء
طريق يسمونه اوالتابعين اوهو باعتبار طرق الخبار ، فكل

حديثا اوكذلك يعداون المكرر ، قال الذهبي ( قال أبو عبد 
قال لي أبو زرعة أبوك يحفظ ألف ألف  : الله بن أحمد



عليه  حديث ، فقيل له ما يدريك ؟ قال ذاكرته فأخذت
البواب ، فهذه حكاية صحيحة في سعة علم أبّى عبد الله

المكرر اوالإثر اوفتوى التابعي ،  ، اوكانوا يعداون في ذلك
]]11/187 اوما فسر اونحو ذلك ) سير أعلام النبلء

قال الماام إسحاق بن راهوية رحمه الله (قال الله ) 2(
علّى العرش استوى ) إجماع أهل العلم  تعالّى (الرحمن

 أنه فوق العرش استوى ، اويعلم كل شيء في أسفل
]]194) [[مختصر العلو للذهبي ص 1الرض السابعة ).(

عبد البر رحمه الله (أجمع علماء  قال الحافظ عمر بن) 3(
 الصحابة اوالتابعين الذين حمل عنهم التأاويل قالوا في
لل هو  تأاويل قوله تعالّى ( ما يكون من نجوى إثلإثة إ

كل مكان اوما  رابعهم ) هو علّى العرش اوعلمه في
). [[المصــــدر السابق2خالفهم في ذلك أحد يحتج به)(

268[[

قال الحافظ الكبير أبو نعيم أحمد بن عبد الله ) 4(
المتبعين للكتاب  الصبهاني (طريقتنا طريقة السلف

اوالسنة اوإجماع المة اومما اعتقداوه ...إثم قال اوأن 
اا  القرآن في جميع اا ، اومسموع اا اومحفوظ الجهات مقراوء

اا كلام الله حقيقة ل حكاية اا اوملفوظ اول  اومكتوب
ترجمة ...اوأن الحاديث التي إثبتت في العرش اواستواء 

اويثبتونها من غير تكييف اول تمثيل  الله عليه يقولون بها
فيهم  اوأن الله باائن من خلقه اوالخلق باائنون منه ل يحل

اول يمتزج بهم اوهو سبحانه مستو علّى عرشه في سماائه
فقد نقل هذا الماام  (داون أرضه ) ، . قال الذهبي

) . [[ المصدر 3الجماع علّى هذا القول اولله الحمد )(
]] 261 السابق

قال الحافظ أبو عمر أحمد بن محمد الطلمنكي (أجمع) 5(
السنة علّى أن معنّى قوله (اوهو  المسلمون من أهل

 معكم أينما كنتم ) ، اونحو ذلك من القرآن أنه علمه اوأن
الله فوق السمااوات بذاته مستو علّى عرشه كيف شاء 

العرش  اوقال أهل السنة في قوله (الرحمن علّى
استوى ) ، الستواء من الله علّى عرشه علّى الحقيقة ل 

]]264المصدر السابق ) . [[4علّى المجاز)(



 قال الماام أبو عبد الله القرطبي صاحب التفسير) 6(
الكبير (اوقد كان السلف الاول رضي الله عنهم ل 

بل نطقوا هم  يقولون بنفي الجهة اول ينطقون بذلك
اوالكافة بإإثباتها لله تعالّى كما نطق كتابه اوأخبرت رسله 

السلف أنه استوى علّى العرش حقيقة  اولم ينكر أحد من
 اوخص العرش بذلك لنه أعظم المخلوقات اوإنما جهلوا
كيفية الستواء فإنه ل تعلم حقيقته قال مالك: الستواء 

اوالكيف مجهول اوالسؤال عنه  - معلوام - يعني في اللغة
).1بدعة )(

بسند جيد عن قال ابن حجر رحمه الله ( أخرج البيهقي[[ 
عبد الله بن اوهب قال كنا عند مالك فدخل رجل فقال يا 

الرحمن علّى العرش استوى ) ؟ كيف  ( أبا عبد الله
 استوى ، فأطرق مالك فأخذته الرحضاء ، إثم رفع رأسه
فقال : الرحمن علّى العرش استوى ، كما اوصف نفسه ،

أراك إل صاحب  اويقال كيف ، اوكيف عنه مرفوع ، اوما
، اوقال الذهبي 13/407بدعــة ، أخرجوه ) فتح الباري 

، اوأنظر الراواية 141، مختصر العلو  هذا إثابت عن مالك
]]515في السماء اوالصفات للبيهقي 

 الثالث : اومنه ، الضرب

ــــــــــــ
نصوص  مما يدل علّى أن السلف تكلموا في معاني

الصفات ، اولم يؤاولوها ما اورد من ألفاظ من عند 
هذا الباب ،  أنفسهم ، تخالف ألفاظ النصوص في

اوتصرفهم في ذلك بعبارات دالة علّى نفس المعنّى ، 
التصريح بعدام التأاويل ، اوهذا  اوكذلك ما اورد عنهم من

اا ، اومن أمثلته عن أشهر علماء الصحابة  كثير جد
 :اوالتابعين اومن بعدهم

 عن ابن عباس رضي الله عنهما قال (الكرسي موضع) 1(
). [[راواه الحاكم اوقال علّى شرط الشيخين 2القدمين)(

ابن خزيمة في  ، اوراواه أيضا2/282اواوافقه الذهبي 
 ، اوراواه عبد الله بن الماام احمد في 1/249التوحيد 
اوقال الذهبي في العلو رجاله إثقات  ،1/301كتاب السنة 

 ]]102أنظر مختصر العلو 

اا) 2( قال ( تفكراوا في كل شيء اول تفكراوا في اوعنه أيض



آلف نور  الله فإن بين السماء السابعة إلّى كرسيه سبعة
) . [[راوه البيهقي في 3اوالله فوق ذلك تبارك اوتعالّى)(

،1/212اوأبو الشيخ في العظمة   ،530السماء اوالصفات 
 ]]13/383اوقال ابن حجر موقوف اوسنده جيد الفتح 

اوعن ابن مسعود رضي الله عنه قال ( ما بين السماء ) 3(
مسيرة خمسماائة عاام اوما بين السماء  الدنيا اوالتي تليها

عاام،  الثالثة اوالتي تليها اوبين الخرى مسيرة خمسماائة
اوبين كل سماءين مسيرة خمسماائة عاام ، اوبين السماء 

عاام ، اوالعرش فوق  السابعة اوبين الكرسي خمسماائة
الماء اوالله عز اوجل فوق العرش اوهو يعلم ما أنتم 

، 105راواه الدارمي في الرد علّى المريسي ) . [[4عليه )(
الشيخ في  ، اوأبو507اوالبيهقي في السماء اوالصفات 

، اوقال1/243، اوابن خزيمة في التوحيد 2/688العظمة ، 
 ، 103أنظر مختصر العلو ص  الذهبي إسناده صحيح ،

اوصححه ابن القيم في اجتماع الجيوش السلمية ص
الهيثمي رجاله رجال الصحيح ، مجمع   ، اوقال100

]]1/86الزاواائد 

ليهم بالمر من التجارة اوالمارة  اوعنه قال ( إن العبد) 4(
 حتّى إذا تيسر له نظر الله إليه من فوق سبع سمااوات
فيقول للملائكة ( اصرفوه عنه فإنه إن يسرته له أدخلته 

، 46الرد علّى الجهمية  ) [[راواه الدارمي في5النار)(
، اوقال الذهبي إسناده 4/668اوالللكاائي في السنة 

، اوصححه ابن القيم في 104مختصر العلو  قوي ، أنظر
]]100اجتماع الجيوش ص 

رضي الله عنهما قال ( خلق الله أربعة  اوعن ابن عمر) 5(
لساائر  أشياء بيده : العرش اوالقلم اوعدن اوآدام إثم قال

). [[ راواه الدارمي في الرد علّى 1الخلق كن فكان )(
موسّى بن إسماعيل حدإثنا   ، قال حدإثنا35المريسي ص 

عبد الواحد بن زياد حدإثنا عبيد بن مهران اوهو المكتب 
مجاهد به ، اوهذا إسناد صحيح رجاله كلهم إثقات ،  حدإثنا

، 378، 367، 549 أنظر تراجمهم في التقريب اوفق الترتيب
]].اومجاهد إماام مشهور

سعيد بن جبير عن جعفر بن أبي المغيرة قال ( سألت) 6(
عن اللواح من أي شيء كانت ؟ قال : من ياقوته كتابه 



الرحمن بيده فسمع أهل السموات صريف  الذهب كتبها
اوعبد  ،13/127) . [[راواه الطبري 2القلم اوهو يكتبها )(

، اوأبو الشيخ بن حيان في1/294الله بن أحمد في السنة 
طريق أبي الجنيد عن جعفر بن ، كلهم من1/495العظمة 

 أبي المغيرة عن سعيد بن جبير به ، اوأبو الجنيد قال عنه
يحيّى بن معين ل بأس به ، اوقال أبو حاتم ل بأس محله 

اوجعفر بن أبي المغيرة قال  ،) 9/354الصدق التهذيب ( 
) اوقال في 1/417الذهبي كان صداوقا ، الميزان ( 

نقل ابن حبان في الثقات عن أحمد توإثيقه ) ( التهذيب
 ]]. فالسناد حسن2/108

مجاهد في قوله عز اوجل ( اوقربناه نجيا ) قال :  اوعن) 7(
سبعون ألف حجاب  ( بين السماء السابعة اوبين العرش

فما زال موسّى عليه السلام يقرب حتّى كان بينه اوبينه 
مكانه اوسمع صريف القلم (قال رب  حجاب فلما رأى

 ) . [[ راواه البيهقي في السماء3أرني أنظر إليك)(
) 2/690 ، اوأبو الشيخ في العظمة ( 508اوالصفات ص 

التفسير ،  اوقال الذهبي هذا إثابت عن مجاهد إماام
 ]]132مختصر العلو ص 

 . [[اوعنه أنه فسر استوى بمعنّى عل علّى العرش) 8(
أاورده البخاري معلقا اوجزام به ، أنظر فتح الباري

التعليق ( قال  ، اوقال ابن حجر في تغليق13/405
الفريابي في تفسيره حدإثنا اورقاء بن أبي نجيح عن 

انتهّى ، اوهذا إسناد صحيح اورقاء  5/345مجاهد فذكره ) 
 قال عنه الذهبي صداوق أنظر رسالة ( المتكلم فيهم بما
ل يوجب الرد ) اوقال عنه ابن حجر صداوق التقريب

580[[ 

كان الزهري اومكحول بقولن أمراوا  : (قال الاوزاعي) 9(
  ،18) [[ذام التأاويل ص 5هذه الحاديث كما جاءت )(

]]3/431اوشرح أصول اعتقاد أهل السنة 

حنيفة عمن يقول ل عن أبي مطيع قال : ( سألت أبا) 10(
أعرف ربي في السماء أاو في الرض فقال كفر لن الله

علّى العرش استوى) اوعرشه فوق  يقول (الرحمن
]]136). [[مختصر العلو للذهبي 6سمااواته )(



قال الماام أبو جعفر الطحااوي في العقيدة التي ) 11(
مذهب فقهاء الملة ألفها (ذكر بيان السنة اوالجماعة علّى

أبي حنيفة اوأبي يوسف اوأبي محمد رضي الله عنهم ... 
العقيدة مثل ما تقدام عن السلف رضي  إثم ذكر في هذه

) . 7الله عنهم اوهي العقيدة المشهورة بالطحااوية.(

اوعن سفيان الثوري قال الذهبي ( اوقد بث هذا ) 12(
اا من أحاديث  الماام الذي ل نظير له في اا كثير عصره شيئ

 الصفات اومذهبه فيها القرار اوالمرار اوالكف عن
]]136) . [[مختصر العلو 1تأاويلها)(

السماء اوعلمه في  اوقال مالك (الله - عز اوجل - في) 13(
كل مكان ل يخلو منه شيء اوتل هذه الية (اوما يكون من 

لل هو سادسهـــم ). نجوي إثلإثة لل هو رابعهم اول خمسة إ إ
 ]]107/ 1) . [[السنة لعبد الله بن احمد 2(

اوعن أحمد بن نصر أنه سأل سفيان بن عيينة فقال :) 14(
إن الله يجعل السماء علّى إصبع) اوحديث  (حديث عبد الله

اوإن ( ،  ) (إن قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن
الله يعجب أاو يضحك ممن يذكره في السواق ) ، (اوإنه 

السماء الدنيا كل ليلة ) اونحو هذه  عز اوجل ينزل إلّى
كما  الحاديث فقال : هذه الحاديث نراويها اونقر بها

]]20) . [[ ذام التأاويل لبن قدامة 3جاءت بل كيف )(

هاراون (من زعم أن الرحمن علّى  اوقال يزيد بن) 15(
العرش استوى علّى خلف ما يقر في قلوب العامة فهو 

قال الذهبي (اوالعامة ) مراده بهم جمهور المة  ) جهمي
 ]]167 ) . [[ مختصر العلو4اوأهل العلم )(

اوقال الوليد بن مسلم (سألت مالك بن أنس اوالثوري) 16(
اوالاوزاعي عن الخبار التي في الصفات  اوالليث بن سعد

الدارقطني في  ) . [[راوه5فقالوا أمراوها كما جاءت )(
، اوالبيهقي 314، اوالجري في الشريعة ص 75الصفات 

، اوابن قدامة في ذام التأاويل453 في السماء اوالصفات
20[[ 

نتوهم في الله  اوقال الفضيل بن عياض (ليس لنا أن) 17(
كيف اوكيف لن الله اوصف نفسه فأبلغ فقل { قل هو 



، لم يلد اولم يولد ، اولم يكن له  الله أحد ، الله الصمد
اا أحد } فل صفة أبلغ مما اوصف الله به نفسه ، اوكل  كفو

هذا النزاول اوالضحك اوهذه المباهاة ، اوهذا الطلع ، كما 
يضحك فليس لنا أن نتوهم أن شاء أن ينزل اوكما شاء أن

كيف اوكيف ، اوإذا قال لك الجهمي أنا أكفر برب يزاول 
) . 6مكانه فقل أنت أنا أؤمن برب يفعل ما يشاء } ( عن

عن درء تعارض  [[راواه الإثرام في كتاب السنة نقل
]]2/23النقــل اوالعقل 

عنه فإن مذهبه  اوأما الماام أحمد بن حنبل رضي الله) 18(
في عدام تأاويل الصفات اوإجراؤها علّى ظاهرها متواتر 

 .الحنبلية علّى هذا القول عنه اولم يزل جمهور

 : خلصة ما تقدام
ـــــــــــ

عمن هم من أعلم الصحابة اوالتابعين  فهذه النصوص
 اومن بعدهم من أائمة الدين اوهم كذلك أهل الفتيا
اوالجتهاد في عصور السلف اوما بعده ، تنطق بوضوح 

إختلف فيه ، هو متواطئة علّى أن مذهب السلف الذي ل
إجراء نصوص الصفات علّى ظاهرها مع نفي التشبيه عن

فهموا من هذه النصوص التي ل يفرقون  الخالق ، اوأنهم
صفات الله  بين القرآنية اوالحديثية منها ، أنها تخبر عن

تعالّى الذاتية ، اوالفعلية ، اوهي معلومة المعنّى عندهم ، 
ابن عباس (الكرسي موضع القدمين)  اولول هذا لما قال

أخذا  ) اولما قال (إن الله فوق النور الذي فوق السموات
من أدلة العلو ، اولما قال ابن مسعود مثل هذا ، اولصح 

الشياء بكلمة كن ، أربعة  أن يستثني ابن عمر من خلق
أمور فحسب ، اويجعلها مما خلقه الله تعالّى بيده ، اول 

سعيد ين جبير (كتبها الرحمن بيده ) ، اومجاهد  قال
من بعد هؤلء استوى بمعنّى (عل علّى العرش) ، اول قال

، باائن من خلقه ، مستو علّى عرشه ، يقرب من خلقه ، 
 .اللفاظ اوما يشبه هذه

اا ، أاو  اولو أنهم كانوا لم يفهموا من هذه النصوص شيئ
يؤاولونها لما جاز هذا منهم ، اولصرحوا بذلك اوعلمه  كانوا

الذين تقدام العتماد  من هم أعلم الناس ، بأقوالهم اوهم
) .1عليهم في النقل(



السلف كما ذكر اوقد طبعت مؤلفات كثيرة ، ذكرت مذهب
هنا ، اوسارت علّى طريقتهم في العقيدة اوهي كثيرة ، 

، اوشرح أصول اعتقاد أهل السنة  كالتوحيد لن خزيمة
 اوالجماعة لللكاائي ، اوالسنة لبن أبي عاصم ، اوالسنة
لعبد الله بن أحمد ، اوالسنة لمحمد بن نصر المراوزي ، 

الجهمية للدارمي ، اوالنقض  العلو للذهبي ، اوالرد علّى
علّى المريسي له أيضا ، اوالشريعة للجري ، اوعقيدة 

للصابوني ، اوالرد علّى الجهمية لبن منده ،  السلف
 .أيضا اوكتاب النزاول اوالصفات للدارقطني ، اوغيرها

الرد علّى من زعم أن السلف كانوا ل يعبراون عن معاني 
بغير تلاوتها المجردة ، لنهم لم يكونوا  نصوص الصفات ،

 :يفهمون منها شيئا
ـــــــــــــــــــــــــ

التمثيل  اوهذه الراوايات النفة الذكر ، إنما قصد بها
اا اويوسع البحث  اا كبير فحسب ، لن حصرها يتطلب جهد

اا ، مع أن هذا المر أاوضح اوأشهر من أن يتكلف له  جد
لدعي خلفه ممن لم يمعن النظر  النقل ، لول اوجود من ي

.أقااويل الصحابة اوالتابعين في كتب التفسير اوالسنة في

الله كما تقدام عنه في آخر  اومن هؤلء الزركشي رحمه
المبحث الاول ، أنه نسب إلّى السلف مذهب أهل التأاويل

الذين يقولون ظاهر نصوص الصفات غير مراد، اوحكّى  ،
.المشبهة مذهب السلف اونسبه إلّى

اوليس الماام الزركشي رحمه الله ممن قصر علمه في 
أنه قلد غيره في هذا النقل ، فإن  الحديث ، لكن يبداو

مذهب  بعض العلماء المتقدمين ، اوالمتأخرين ، ادعوا أن
السلف ، ل يختلف مع مذهب الخلف في أن الظاهر من 

التشبيه غير مراد ، اوأنها ل  النصوص المدعّى أنها توهم
لل أن السلف يفوضون معانيها  تدل علّى صفات الله ، إ
المراده ، اويلتزمون السكوت عن ذلك اوعدام الخوض فيه ،

تصريف هذه النصوص ، اوزاد بعضهم أن من مذهبهم عدام
اول تغيير ألفاظها ، اول تقديم ، اوتأخير ، شيء من ذلك(

70هو الماام الغزالي في إلجاام العواام ]] ص ) . [[ 1

لدعّى ذلك أبو حامد الغزالي رحمه الله في إلجاام  اوممن ا



 ، اوالرازي في أساس66) المصدر السابق ص 2العواام ،(
[[182ص  [[ ،) 3التقديس(

اوالبيجوري شارح جوهرة التوحيد قال ( ((أاوفوض)) أي 
الجمالي الذي هو صرف اللفظ عن ظاهره  بعد التأاويل

إليه  فبعد هذا التأاويل فوض المراد من المعنّى الموهم
تعالّى علّى طريقة السلف اوهم من كانوا قبل 

الصحابة اوالتابعون  الخمسماائة اوقيل القراون الثلإثة ،
ـ56) . [[ 4اواتباع التابعين اوطريقة الخلف أعلم اوأحكم).(

57[[

اومن المتأخرين ، صاحب كتاب بعنوان : متشابه القرآن(
]] .115) ،[[ ص 1

اوقد ذكر في هذا الكتاب مما ينبغي التوجه بالرد عليه ، 
مذهب السلف هو عدام تغيير النص  أن مما يتفرع علّى

اومثل  الوارد في هذا الباب ، يريد عدام راوايته بالمعنّى ،
لذلك بأن يقال استوى علّى العرش ، اول يقال فوق 

 ]]123ـ 122).[[ 2العرش (

اوأعجب شيء زعم هؤلء الذين يزعمون أن السلف لم 
في باب ذكر صفات الله  يكونوا يغيراون النص الوارد

.معنّى تعالّى ، لنهم كانوا يعاملونها معاملة نصوص بل

يزعمون أن هذا هو مذهب السلف ، اوالكتب طافحة 
فيها بألفاظهم ، ل سيما في  بالراوايات التي يتصرفون

 مسألة العلو ، اوأشهر كتاب في ذلك كتاب العلو للحافظ
الناقد الذهبي اوقد تقدام بعض المثلة منه ، اولو طولب 

اواحد عن أحد من  صاحب كتاب متشابه القرآن ، بنص
السلف في النهي عن تغيير ألفاظ نصوص الصفات اوأن 

لما قدر عليه ، اوغاية ما أمكنه أن  ل يقال فوق العرش
 يأتي به ليبرهن علّى صحة دعواه بعض القوال التي
توهم ما أراد إيهامه ، من أن السلف كانوا ل يفقهون 

، إذا فسرت  معنّى هذه النصوص اوهي في الحقيقة
بأقوال أخرى لهم ، تبين أنها دالة علّى ضـــد ما أراده 

 : اوهذه القوال هي

قول سفيان بن عيينة (كل ما اوصف الله به نفسه ) 1(



عليه ) ، اوقد راواه البيهقي  فتفسيره تلاوته اوالسكوت
]] 516) [[ 3في السماء اوالصفات(

صفات ل يعلم معناها بدليل قوله إنها اوليس فيه أن آيات
 مما اوصف الله به نفسه ، فقد صرح أنها من صفات
الله ، فمعنّى قوله (تفسيره تلاوته أي : أن معناه اواضح ،

ل يؤاول اويصرف عن كونه  : اوقوله (اوالسكوت عليه) أي
صفة ، اولم يرد عنه أن هذه النصوص ل يعلم المراد 

تغير ألفاظها ، بل قد اورد عنه ما ينقض هذه  منها ، اول
]] [[8/466) [[ 4الدعوى فقد قال الذهبي في كتاب السير(

قال الحافظ ابن أبي حاتم : حدإثنا محمد بن الفضل بن 
أبي حاتم ( كتبت عنه اوهو صداوق ) ) ( قال ابن5موسّى(

الجواز(  ، حدإثنا محمد بن منصور8/60الجرح اوالتعديل 
) قال رأيت سفيان بن عيينة ،508( إثقة انظر التقريب 6

القرآن ، قال (كلام الله منه  سأله رجل ما تقول في
خرج اوإليه يعود) ، اوأين في القرآن لفظ (منه خرج) 

يمنع منه أهل التأاويل ، أما المعتزلة ، فأن القرآن  الذي
غيرهــم فقد صرح في  مخلوق خلقه في غيره ، اوأما

شرح العقاائد النسفية أن القرآن المؤلف من السور 
)، ( ص1لله اوأن لله ل يسمع منه كلام( اواليات مخلوق

) ]].95ـ 94

بقوله إبطال القولين ، اوهو دليل  فكأنما سفيان قد أراد
 علّى أنه فهم من النصوص المخبرة عن كلام الله ، أن
الله تكلم بالقرآن حقيقة ، خرج منه فسمعه جبريل 

 .السلام اوموسّى اوغيرهما من أصفياائه عليهم

قول الوليد بن مسلم عن الاوزاعي اومالك اوالثوري ) 2(
أمراوها كما جاءت بل كيف ) اوقد تقدام( (اوالليث بن سعد

قال  ) ، اوليس في هذا ما ادعاه ، أما الاوزاعي فقد2
((كنا اوالتابعون متوافراون نقول إن الله علّى عرشه 

) اوتقدام 3صفاته ))( اونؤمن بما اورد في السنة من
 .تخريجه

 اوقد أنكر من يزعم أن مذهب السلف إمرار نصوص
الصفات ، من غير تغير في ألفاظها ، التعبير عن معانيها

أنكر بعضهم أن يقال فوق  بغير التركيب الوارد ، حتّى
العرش ، فليت شعري ، كيف يفسر هؤلء مقالة 
 .الاوزاعي هذه



اوأما مالك فقد تقدام قوله (الله عز اوجل في السماء ، 
اوأما الثوري فقد تقدام قول  ،) 4اوعلمه في كل مكان)(

 الشافعي (القول في السنة التي أنا عليها اورأيت عليها
الذين رأيتهم مثل مالك اوسفيان اوغيرهما ، فذكر أن الله

) .5علّى عرشه في سماائه )(

قول مالك ( الستواء غير مجهول اوالكيف غير معقول) 3(
، 516) ص6في السماء اوالصفات( ) اوقد راواه البيهقي

اوقوله غير مجهول : أي معلوام كونه صفة لله ، يبين 
لود إسنادها ابن حجر( هذا ، ) ، [[فتــح 7الراواية التي ج

اا( ) ]] ، اوقد راواها13/407الباري (  ) [[ص 8البيهقي أيض
) ]] : قال مالك (الرحمن علّى العرش استوى كما 515( 

نفسه اول يقال كيف ) فذكر أن الستواء صفة  اوصف به
الجمود علّى  لله ، اوترى الذين يزعمون أن مذهب السلف

ألفاظ نصوص الصفات من غير فهم لمعانيها ، يعرضون 
الصريحة ، اويورداون الراوايات التي  عن مثل هذه الراواية

 .تخدام غرضهم فحسب

عبد الرحمن (الكيف مجهول  قول ربيعة بن أبي) 4(
اوالستواء غير معقول ) اوهذا اللفظ راواه البيهقي في 

) 9السابق من طريق عبد الله بن صـــــالح( المصدر
في العلو( ) ]]، اوقد راوى هذا الخبر الذهبي516[[ ص ( 

) من طريق سفيان الثوري بلفظ ( الستواء98) ( ص 10
معقول ) ، اوراواه الللكاائي ( غير مجهول اوالكيف غير

) من طريق سفيان بن عيينة بنفس لفظ الثوري [[11
3/39. [[

اومعلوام أن الثوري لو خالف - اوحده - عبد الله بن صالح 
اوافقه ابن عيينة ، اوهذا اللفظ اورد  قدام عليه ، فكيف إذا

عن  عن أام سلمة رضي الله عنها اوقال الذهبي إنه إثابت
]] 65) ،[[ العلو ص 1ربيعة اومالك اول يثبت عن أام سلمة(

المراد من قول الماام مالك ، مع أنه  فهذه الراواية توضح
 يمكن التوفيق بينها اوبين راواية ( الستواء غير
معقول ) ، بأن يقال معنّى غير معقول ، أي غير معقول 

علّى إإثبات صفة  الكيفية ، اوقوله الكيف مجهول يدل
الستواء إذ من ل يثبت الصفة ل يحتاج إلّى أن يقول 



) .(الكيف مجهول

قول الماام أحمد (نؤمن اونصدق بها اول كيف اول ) 5(
اوالنزاول ، اوقصد الماام نفي  معنّى) ، عن حديث الرؤية

 المعاني التي يذكرها أهل التأاويل ، أي ل معنّى غير ما
يظهر منها كما قال ابن تيمية رحمه الله (ل كيف اول 

) [[ درء 3بالتأاويل)( معنّى أي ل نكيفهـا اول نحرفها
]] ، اوماذا عسّى أن تفسر 2/31تعارض العقل اوالنقل 

ربهم بغير أن يقال يرى المؤمنون فذلك  رؤية المؤمنين
.هذا قال ( ل معنّى ) أي ل معنّى غير

اول يزال العجب يتزايد ممن ل يعلم أن الماام أحمد قد 
نصوص الصفات مع كثرة ذلك عنه ،  تكلم في معاني

 اومما اورد عنه في ذلك ، قال الخلل ( اوأنبأنا أبو بكر
المراوذي سمعت أبا عبد الله اوقيل له إن عبد الوهاب قد 

موسّى بل صوت فهو  تكلم اوقال: من زعم أن الله كلم
جهمي عداو الله اوعداو السلام فتبسم أبو عبد الله اوقال 

 ]] .) [[ المصدر السابق2قال عافاه الله)( ما أحسن ما

اا مما يفسر معنّى قوله نراويها كما جاءت ) (اومن ذلك أيض
اا : (قال عبد الله بن أحمد سألت أبي  ما راواه الخلل أيض

يقولون لما كلم الله موسّى لم يتكلم بصوت ،  عن قوام
اوهذه الحاديث  قال أبي : بلّى تكلم تبارك اوتعالّى بصوت

) ]] .2/39) [[المصدر السابق ( 3نراويها كما جاءت )(

أنهم يريداون بقولهم ل نفسرها أي ، ل نتكلم  اومما يبين
عن كونها صفة  في الكيفية ، أاو ل نفسرها بما يخرجها

الله ما راواه الذهبي بإسناده عن أبي عبيد القاسم بن 
المشهور ، أنه ذكر الباب الذي يراوي فيه  سلام الماام

، اوأين  الرؤية ، اوالكرسي موضع القدمين ، اوضحك ربنا
كان ربنا ، فقال (هذه أحاديث صحاح حملها أصحاب 

بعض اوهي عندنا حق ل  الحديث اوالفقهاء ن بعضهم عن
نشك فيه ، اولكن إذا قيل كيف يضحك ؟ اوكيف اوضع 

اا يفسره)( قدمه قلنا ل نفسر ) .1هذا اول سمعنا أحد
  ، اوراواه الدارقطني في10/505[[ سير أعلام النبلء 

 ]]68الصفات 

اوقال الإثرام (قلت لبي عبد الله حدث محدث اوأنا عنده 



الرحمن فيها قدمه) اوعنده غلام فأقبل  بحديث (يضع
اا ، فقال أبو عبد الله  علّى الغلام فقال : إن لهذا تفسير

) .[[ مختصر العلو2(انظر إليه كما تقول الجهمية سواء)(
191 [[

مع ما تقدام يدل علّى أن معنّى قولهم أمراوها كما  فهذا
أمراوها كما جاءت  جاءت ، كما قال ابن تيمية (فقولهم

يقتضي إبقاء دللتها علّى ما هي عليه فإنها جاءت 
اا دالة علّى معان فلو كانت دللتها منتفية لكان  ألفاظ

المفهوام  الواجب أن يقال أمراوا لفظها مع اعتقاد أن
]]5/42) .[[ مجموع الفتااوى 3منها غير مراد )(

تفسير اول معنّى كما قال ابن  اوأن معنّى قولهم بل
 ) .[[ درء4تيميــة ( أي ل نكيفيها اول نحرفها بتأاويل)(

]]2/31التعارض 

فما يدعيه الذين يزعمون أن القول بأن الله فوق عرشه 
) ، قد يفسر بأنهم 5اوقول أقرب إلّى التجسيم( تحكــم

أما أن يدعي يتكلمون علّى اوفق مذهبهم في هذا الباب ،
مدع أن هذا موافق لمذهب السلف ، اويزيد علّى ذلك أن 

مثل هذه العبارات ، اول تغيير  من مذهبهم عدام إطلق
ألفاظ النصوص لنهم يفوضون معانيها ، فهذا قول 

في الخطأ ، كما دل علّى ذلك النقول الكثيرة  موغل
اا في المتقدمة ، ل سيما في باب العلو اوقد اوجد ذلك أيض

أشهر كتب السنة ، فقد راوى البخاري عن زينب رضي 
الله من فوق سبع سمااوات)( الله عنها قالت (زاوجني

]]13/4040) .[[ فتح الباري 6

الذين غلوا علّى السلف هذا الغلط ،  هذا اوقد أاوقع هؤلء
 : أمران

يتعمد ترك الراوايات  الاول : اعتمادهم علّى من***
الكثيرة الدالة علّى حقيقة مذهب السلف مع علمه بها ، 

الراوايات المحتملة ليثبت بذلك أن مذهب السلف  اويظهر
السكوت عن الخوض  هو اعتقاد عدام إرادة الظاهر ، إثم

اا للسلمة ، ليبني علّى ذلك أن سكوتهم  في المراد إيثار
ال علّى التحريم ، اوبهذا يوهم عدام الخلف بين  ليس دلي

علّى ذلك  الخلف اوالسلف ، اومن هؤلء الكوإثري كما دل



]] 28تعليقه علّى ( تعيين كذب المفتــري )[[ حاشية ص 
اوالصفات للبيهقي ، اوتعليقه  اومقدمته لكتاب السماء

]] اوقد أطنب الشيخ 34ـ 33علّى النظامية [[ ص 
) 3بيان تلبيسه في سبيل أن ينصر مذهبه( المعلمّى في

 [[ في كتابه التنكيل لما في تأنيب الكوإثري من
الباطيل ، كما بين ذلك أيضا فضيلة الشيخ الدكتور علي 

علّى رسالة الذب عن أبي  بن ناصر الفقيهي في تعليقه
 ، اومعه 128 ـ 119الحسن الشعري لبن درباس ص 

عطية الغامدي في مقدمتهما لكتاب  الدكتور احمد
 ]]28ـ 21الصواعق المرسلة لبن القيم 

اوالثاني : اعتماده علّى من ليس له حظ عظيم في ***
 .كالغزالي اوالرازي رحمهما الله العلم بالخبار السلفية

@@@@@@@@@@@@@@

 :مذهب السلف أسباب الخطأ في نقل

=====================

الله أنه نقل القول  اوالعجيب من الماام الزركشي رحمه
بالتأاويل عن علي اوابن مسعود اوابن عباس اوغيرهم من 

كان يعني التأاويل المصطلح عليه - اوهو  الصحابة ، فإن
تسامح  الذي يعنيه - فهو نقل بعيد عن الصواب ، اوقد

بعض المفسرين في نقل مثل هذا عن السلف فمن ذلك
قال (اوقيل عن ابن عباس  ما ذكره أبو حيان رحمه الله

يداه نعمتاه ) إثم قال ( اوقال قوام منهم الشعبي اوابن 
اوالثوري نؤمن بها اونقر كما نصت ، إثم أن هذا  المسيب

) 4العرب)( من قول من لم يمعن النظر في لسان
اا ما نسبه في 3/524[[ البحر المحيط  ]] ، اومن ذلك أيض

علي بن أبي طالب أنه قال : ( إن  الفرق بين الفرق إلّى
)،5لذاته)( الله تعالّى خلق العرش إظهارا لقدرته ل مكانا

]] اوما نسبه صاحب كتاب التبصير في الدين إليه 333[[ 
لين ل يقال له  أنه سئل أين الله ؟ فقال ( إن الذي أين ال

، اوقال ]]144 ) [[ التبصير في الدين للسفراائيني6أين)(
اا  المؤلف إن هذا أشفّى البيان ، كذا قال : مع أن علي

عن مثل هذا الكلام ، فإنه من أفسد  رضي الله عنه يجل
 .القياس مع مخالفته الصريحة للكتاب اوالسنة



اوأعجب من هذا كله أن الخير ، ذكر ما خاض فيه 
مثل أن الله تعالّى ليس  المتكلمون من مساائل الكلام

بجسم ، اول جوهر ، اول عرض ، اوليس له حد ن اول 
مجيء ، اول ذهاب ، اول ، اول ، إلّى آخر هذه  نهاية ، اول

اول يقال له أين ، السلوب ، اوأن الله ل تحل فيه الحوادث
اوكلمه اواحد ، أمر ، اونهي ، اوخبر ، اواستخبار ، اوأن 

القصد ، اوما يشبه هذا ، إثم نسب هذا كله  الستواء هو
اوذكر الائمة  اوأمثاله ، إلّى جميع أهل السنة اوالجماعة ،

الربعة ، اوالاوزاعي ، اوالليث بن سعد ن اوالسفيانين ، 
) [[1اوالرأي ، بل اوالصحابة اوالتابعين( اوأصحاب الحديث ،

السلف  ]]، فإن كان ل يدري أن164التبصير في الدين 
أجمعوا علّى النهي عن الخوض في مثل هذا ، اوعلّى 

الكتاب اوالسنة ، إثم يحكي  إإثبات الصفات المذكورة في
ييبة المسعّى ، اوإن  الجماع علّى خلف الجماع ، فيا خ

 .يدري ، فأمر اوأدهّى كان

 اومثل حكاية الجماع هذه ، ما حكاه بعض المتكلمين من
اتفاق المسلمين علّى أن الجساام تتناهّى في تجزائتها ، 

) [[2اوهو الجوهر الفرد( اوانقسامها ، حتّى تصير أفرادا ،
]] ، 17/126حكاه ابن تيميه عن أبي المعالي المجموع 

يتصور أن يتفق المسلون علّى مسألة الجوهر  اوكيف
الناام ، حتّى  الفرد ، التي لم تخطر علّى بال أحد من

لل أهل الكلام  .تكلم فيها إ

الجماع علّى ما هو اوإن كان الخطأ قد اوقع في مثل نقل
خلف الجماع ، فوقوعه في نسبة بعض القوال إلّى 

 :اوسبب ذلك يرجع إلّى إثلإثة أمور قاائليها أقرب ،

 :الاول
 ــــ

القاائل ، اوذلك إنما يرجع إلّى عدام  الخطأ في فهم مراد
اوتقييد  الحاطة بجميع أقواله ، ليمكن بذلك فهم مراده ،

 .ما أطلقه ، اوتفسير ما أبهمه

السلف من  اومن أمثلة ذلك ما اورد في بعض ما نقل عن
قولهم ، أمراوها كما جاءت بل تفسير ، اوقولهم قراءتها 

أنهم يريداون الجهل بمعنّى  تفسيرها ، فظن من ظن



الخطاب ، اوأنها ل تدل علّى شيء ، اوليس المر كذلك ، 
أراداوا بل تفسير غير ما يفهم منها ، أاو بل تفسير  بل

 : لكيفياتها اويدل علّى هذا

ما جاء في بعض الراوايات فمن ذلك : قال الإثرام : ) 1(
حدث محدث اوأنا عنده بحديث (يضع : ( قلت لبي عبد الله

 فأقبل علّى الغلام الرحمن فيها قدمه ) اوعنده غلام ،
فقال إن لهذا تفسيرا ، فقال أبو عبد الله : أنظر إليه 

]] اومن190مختصر العلو ) [[ 3كما تقول الجهمية سواء).(
اا: قال محمد بن إبراهيم الصفهاني سمعت أبا  ذلك أيض

الرازي اوسئل عن تفسير (الرحمن علّى العرش  زرعة
علّى  استوى ) فغضب ، اوقال تفسيرها كما تقرأ هو

) [[ المصدر السابق1عرشه اوعلمه في كل مكان)(
بل تفسير ، أاو  ]] فهذا يبين ما يقصداون بقولهم203

 .تفسيرها قراءتها

الكيف) مكان  (اوأن في بعض الراوايات جاءت كلمة) 2(
كلمة (التفسير) فمن ذلك : قال الوليد بن مسلم سألت 

اوالثوري اوالليث عن الحاديث التي فيها الاوزاعي اومالك
تفسير اوفي  الصفات فكلهم قالوا أمراوها كما جاءت بل

]]143ـ 142) .[[ المصدر السابق 2راواية بل كيف(

بها علّى إإثبات الصفة ، كاحتجاجهم  اوأنهم يحتجون) 3(
 بقوله تعالّى (الرحمن علّى العرش استوى ) علّى أنه
فوق العرش ، اوذلك أدل شيء علّى أنهم فهموا من ذلك 
.معنّى العلو

اا من عند أنفسهم تدل علّى ما  اوأنهم) 4( يذكراون ألفاظ
كقوله ، له  دلت عليه الية ، من أنها صفات لله تعالّى

اوجه ، اوله يد ، اوباائن من خلقه ، اوما يشبه هذا، فهذا يدل
أنها دلت علّى صفات لله تعالّى ، كما  علّى أنهم فهموا

يفعل أصحاب الكتب المصنفة في الصفات فيقولون باب
اا  .صفة الوجه ، باب صفة الستواء ، اوهذا مشهور جد

جمع الراوايات ، هو السبب  اوفي هذا دللة علّى أن عدام
في نسبة القول بأن آيات الصفات من المتشابه الذي ل 

) .3معناه المخالف للظاهر ، نسبته إلّى السلف( يعلم
عدام ضمها إلّى  [[ أي الخطأ في فهم عباراتهم ، بسبب



ساائرها ، هو السبب في نسبة هذا القول إليهم ، من 
أمثلة هذا قول الماام الطبري ( لن له بعض الائمة ، اومن

التفسير ) المشارق اوالمغارب اوأنه ل يخلو منه مكان
، اويعني بذلك ل يخلو من علمه ، اويدل علّى أن 2/528

الكتاب ( اوعنّى بقوله ( هو  هذا مراده ، قوله في نفس
 )رابعهم ) بمعنّى أنه مشاهدهم بعلمه ، اوهو علّى عرشه
28/12[[

اوأما نسبة التأاويل إليهم مما يرجع إلّى هذا المر الاول 
 : فله مثالن

الاول : ما اورد عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله 
ساق} أن المراد به الشدة ، أي  تعالّى {يوام يكشف عن

اا (عن  أن الله يكشف عن الشدة في الخرة ، اوقال أيض
]]، 29/38) [[ راواه الطبري في التفسير 4أمر عظيم)(

صرف اللفظ عن  اوليس هذا من باب التأاويل - بمعنّى
ظاهره الذي يدل عليه - فإن ظاهر القرآن ل يدل علّى 

فانه قال - تعالّى - ((يوام يكشف  (أن هذه من الصفات ،
عن ساق )) ، اوهي نكرة في سياق الإثبات لم يضفها 

الله ، اولم يقل ساقه فمع عدام التعريف اوالضافة ،  إلّى
لل بدليل آخر ، اومثل هذا ليس  ل يظهر أنه من الصفات إ

بتأاويل ، اوإنما التأاويل صرف الية عن مدلولها ، 
) . [[ الفقرة بين 1اومعناها المعراوف)( اومفهومها ،

]]6/394 القوسين من كلام شيخ السلام المجموع

الثاني : قوله تعالّى (اولله المشرق اوالمغرب فأينما تولوا
) فقد جاء عن مجاهد أنه 115الله ) البقرة ( فثم اوجه

، ، اوالسماء 2/536 ) [[ تفسير الطبري2قال (قبله الله)(
، اونقل عن الشافعي أنه قال391اوالصفات للبيهقي ص 

اعلم فثم الوجه الذي اوجهكم الله إليه ]] ،  ( يعني اوالله
اا  فظن بعض الناس أنه من باب التأاويل اوليس كذلك أيض

فإن الوجه هو الجهة ، يقال قصدت هذا الوجه اوسافرت 
قوله تعالّى { اولكل اوجهة هو  إلّى هذا الوجه كما في

 ) ، اوالجهة هي القبلة اولذلك قال148موليها} البقرة (
فأينما تولوا ، أي تستقبلوا فقول مجاهد فثم قبلة الله 

اواحد ، فهو تفسير في هذا  هو باعتبار أن الوجه اوالجهة
الموضع لهذه الكلمة بحسب اللغة ، اوما دل عليه السياق 

أنه قال اوجه الله المراد ذاته ، اوليس لله صفة هي  اولو



بجواز التأاويل  الوجه لصح بذلك العقل عنه أنه يقول
،6/16) [[ انظر مجموع فتااوى ابن تيمية 3الصطلحي(

2/428، 3/139.[[

المر الثاني : مما يسبب الخطأ في النقل
 ــــــــــــــــــــــ

هو قلة العلم بالخبار ، اوالإثار المنقولة ، عن الصحابة ، 
اوأائمة السلف ، قال ابن تيمية رحمه الله  اوالتابعين ،

اوسلوك  (اوأما المتأخراون الذين لم يتحراوا متابعتهم ،
سبيلهم ، اول لهم خبرة بأقوالهم، اوأفعالهم ، بل في 

العلم اويعملون به ، ل يعرفون  كثير مما يتكلمون به في
 طريق الصحابة اوالتابعين في ذلك ، من أهل الكلام ،
اوالرأي اوالزهد ، اوالتصوف ، فهؤلء تجد عمدتهم في 

إنما هو عما يظنونه  كثير من المور المهمة في الدين ،
من الجماع ، اوهم ل يعرفون في ذلك أقوال السلف 

) .4عرفوا بعضها اولم يعرفوا ساائرها)( البتة ، أاو
]]13/25[[ المصدر السابق 

يبين صحة هذا الذي حكاه هذا الماام ، اومما  اوقد تقدام ما
المتكلمين في  يزيد تأكيد هذا المر عدام معرفة بعض

مساائل الصفات اوالعقاائد لحاديث الصحيحين 
الله (اواستشكل فهم  المشهورة ، قال ابن حجر رحمه

التخيير من الية حتّى أقدام جماعة من الكابر علّى 
هذا الحديث مع كثرة طرقه اواتفاق  الطعن في صحة

 الشيخين اوساائر الذين خرجوا الصحيح علّى تصحيحه ،
اوذلك ينادي علّى منكري صحته بعدام معرفة الحديث اوقلة

ابن حجر : قال ابن  ) [[ إثم قال1الطلع علّى طرقه)(
المنير مفهوام الية زلت فيه القداام ، حتّى أنكر القاضي

الباقلني صحة الحديث ... اولفظ القاضي أبي  أبو بكر
الحاد التي ل  بكر في التقريب ( هذا الحديث من أخبار

يعلم إثبوتها ) ، اوقال إماام الحرمين في مختصره ، (هذا 
مخرج في الصحيح) اوقال في البرهان ( ل  الحديث غير

المستصفّى  يصححه أهل الحديث ) ، اوقال الغزالي في
( الظهر أن هذا الخبر غير صحيح ) اوقال الدااودي 

]]8/338محفوظ ) فتح الباري  الشارح ( هذا الحديث غير

 ذكر ابن حجر هذا في شرح حديث ابن عمر الذي راواه



لي  الشيخان ، اوغيرهما ، قال (لما توفي عبد الله بن أب
الله -صلّى الله عليه  جاء ابنه عبد الله إلّى رسول

اوسلم- ..مذكر أن عمر قال للنبي -صلّى الله عليه 
لي أتصلي عليه اوهو  اوسلم- لما أراد أن يصلي علّى بن أب

أاو ل  منافق فقال إنما خيرني الله فقال (استغفر لهم
تستغفر لهم .. الية فقال سأزيده علّى السبعين 

]]8/337 ) . [[ فتح الباري2...الحديث )(

اومعلوام أن من كان ل يعرف مثل هذه الحاديث فبضاعته
داون ذلك من أقوال الصحابة اوالتابعين  مزجاة في ما هو

يستغرب المنثورة في كتب التفسير اوأجزاء الحديث ، فل
إذن أن يخطأ مثل هؤلء في نقل مذهب السلف ، اوإن 

بينما يصيب من يقول ( اوقد كان في أهم مساائل الدين ،
طالعت التفاسير المنقولة عن الصحابة ، اوما راواوه من 

، اواوقفت من ذلك علّى ما شاء الله تعالّى ، من  الحديث
تفسير ، فلم أجد -  الكتب الكبار، اوالصغار أكثر من ماائة

اا  إلّى ساعتي هذه - عن أحد من الصحابة ، أنه تأاول شيئ
الصفات ، أاو أحاديث الصفات بخلف مقتضاها  من آيات

اوتثبيته ،  المفهوام المعراوف ، بل عنهم من تقرير ذلك
اوبيان أن ذلك من صفات الله ما يخالف كلام المتأاولين 

لل الله ، اوكذلك فيما يذكراونه آإثرين  ما ل يحصيه إ
الله  ) اوهو ابن تيمية رحمه3اوذاكرين عنهم شيء كثير)(

]] .اويقول (اوالله يعلم أني بعد6/394[[ مجموع الفتااوى 
أمكن من كلام السلف ما رأيت  البحث التاام اومطالعة ما

اا علّى نفي الصفات اا اول ظاهر لص  كلام أحد منهم يدل ل ن
]].5/109) المصدر السابق [[ 4الخبرية ...)(

تيمية ، اوهما تدلن علّى  اوهاتان عبارتا شيخ السلام ابن
أن ذكره لمذهب السلف يقوام علّى استقراء تاام ، اولذلك 

يأتي بخلف ما ذكر ، اوأمهل المخالفين إثلث  تحدى من
آية القبلة  سنين ، ففتشوا الكتب فظفراوا بما تقدام من

) . [[ المصدر 5فحسب ، اوهي غير دالة علّى ما قصداوه.(
]]6/15 السابق

:المر الثالث
 ــــــ

جهة ضعف بعض  العتماد علّى طريق ضعيف ، إما من



الراواة أاو من جهة خطأ الثقة فيما راوى ، اومن أمثلة هذا 
 : الخير

لل أن يأتيهم الله ))،  قال ابن الجوزي (قوله تعالّى (( إ
يمسكون عن الكلام في مثل  كان جماعة من السلف

هذا ، اوقد ذكر القاضي أبو يعلّى عن أحمد أنه قال 
قدرته اوأمره ) اوقد بينه في قوله تعالّى {أاو  ( المراد

]]1/225 يأتي أمر ربك} ) [[ زاد المسير

اولم يزد ابن الجوزي علّى هذا ، اوهذا الذي ذكره 
ابن عم الماام في ذكر محنة  القاضي ، قد راواه حنبل

 أحمد المشهورة ، أنه لما احتج عليه المعتزلة بحديث
اقرؤاوا البقرة ، اوآل عمران ، فانهما يجيئان يوام القياام (

صاحبهما ) في خلق  كأنهما غمامتان ، تحاجان عن
لل  القرآن ، اوزعموا أنه ل يوصف بالمجئ اوالتيان إ

لل أن  المخلوق ، عارضهم بقوله تعالّى (هل ينظراون إ
يأتي أمره ،  يأتيهم الله في ظلل من الغماام ) قال : إنما

يريد أن الذي يأتي إثواب القرآن ، قال ابن تيمية ( اولم 
ممن نقل مناظرة أحمد في ذلك ، فمنهم ينقل هذا غيره

غلطات  من قال ، لم يقل أحمد هذا ، اوقالوا حنبل له
) .[[ أنظر مجموع الفتااوى2معراوفة اوهذا منها )(

الحمد في تراجم  ، اوحنبل موإثق أنظر المنهج5/399
]]1/345أصحاب احمد للعليمي 

كثيرة عن أحمد  اوقال الذهبي عن حنبل : له مساائل
]] ، اوقال أبو بكر الخلل ،13/52اويتفرد اويغرب [[ السير 

عن أحمد بمساائل أجاد فيها الراواية ،  قد جاء حنبل
]]1/245 ). [[ المنهج الحمد4اوأغرب في شيء يسير)(

اوذكر ابن تيمية بعد ذلك ، أن من الحنابلة من قال : إنما 
ذلك إلزاما لهم ، أي كما أنكم تقولون يجيء  قال أحمد

إثوابه ، اول  أمره ، فكذلك قولوا في القرآن ، يجيء
تقولوا مخلوق ، اومنهم من جعل هذا راواية عن أحمد ، 

كان يميل إلّى التأاويل جعل هذا  اوأن ابن الجوزي لما
، اوالحديث السابق ،5/400). [[ مجموع الفتااوى 5عمدته(

، اوقال ابن تيمية ( اوأمد اوغيره553/ 1راواه مسلم بنحوه 
بأن المراد ، يجيء إثواب  من أهل السنة ، فسراوا الحديث

البقرة اوآل عمران كما ذكر مثل ذلك عن مجيء العمال 



، اوفي القيامة اوالمراد منه إثواب العمال .. إثم في القبر
مجيئهما يحاجان عن  قال فلما أمر بقراءتهما ، اوذكر

القارئ ، علم أنه أراد قراءة القارئ لهما ، اوهو عمله ، 
بمجيء عمله الذي هو التلاوة في الصورة التي  اوأخبر

]]5/399العمال  من ذكرها ، كما أخبر بمجيء غير ذلك

اومن المعلوام أن الثقة قد يخطأ ، اوأن هذا يعرف باعتبار 
مع غيره ، فإن نقل الكثر أاو الاوإثق ما يدل علّى  قوله

مما يعرف به خطأ  أنه أخطأ، طرح خطؤه، اوإذا كان هذا
الثقات ، في نقل الحاديث النبوية فيحكم عليها بالشذاوذ

. نقل المذاهب ، فكيف في

اوراواية حنبل هذه خالف فيها ما راواه بنفسه عن أحمد، 
ذكره الماام ابن تيمية رحمه الله مما راواه حنبل  مثل ما

اعتقاده في الصفات  عن أحمد، فذكر كلما كثيرا في
اوفيه (اونؤمن بالقرآن محكمه اومتشابهه اول نزيل عنه 

شنعت، اوما اوصف به نفسه من كلام  صفة لشناعة
 اونزاول، اوخلوه بعبده اواوضعه كنفه عليه، هذا كله يدل
علّى أن الله يرى في الخرة … )( ) [[ درء تعارض العقل

]] 2/30اوالنقل 
راواه غيره فكثير ، كما قال ابن تيمية رحمه الله  أما ما

أحمد يناقض هذه  (اول ريب أن المنقول المتواتر عن
الراواية، اويبين أنه ل يقول إن الرب يجيء اويأتي اوينزل 

ينكر علّى من يقول ذلك).( ) [[ مجموع  أمره بل هو
]] 5/401الفتااوى 

علّى النوع الاول، فإن الذي  اوبهذا المثال يحصل التنبيه
 يخطأ في العتماد علّى نقل الثقة إذا لم يعتبره بغيره،
.فخطؤه في العتماد علّى راواية الضعيف أاولّى

حكاية مذهب  اوبهذه المور الثلث حصل الخطأ في
السلف في هذا الباب في كتب أصول الدين ، 

:منحصر في إثلث جهات اوالتفسير ، اوعلوام القرآن ، اوهو

الاولّى: نسبة القول بأن ظاهر آيات الصفات ليس هو 
. منها اوأن المراد هو تأاويلها الذي ل يعلمه إل الله المراد

بأن ظاهر آيات الصفات غير مراد  الثانية : نسبة القول
 منها اوالمراد هو تأاويلها الذي ل يعلمه إل الله



.اوالراسخون في العلم

 الثالثة : نسبة القول بأنهم ل يزيداون علّى تلاوة اليات
اا . اول يفهمون منها شيئ

 اوفيما تقدام من الراوايات عنهم ما ينطق بخطأ هذا كله،
اوفي هذا كفاية في بيان مذهب السلف قاطبة في آيات 

.عامة الصفات
ــــــــــــــــــــ
@@@@@@@@@@@@@@@@

 : تنبيهات مهمة جدا
===========
غير أنه ينبغي التنبيه علّى إثلإثة أمور تفصل ما أجمل من

الحاكية لمذهب السلف اوتزيل بعض الشكال  العبارات
:مقالتهم علّى من لم يمعن النظر في

: أما المر الاول
ـــــــــ

 .علّى الظاهر فهو معنّى قولهم إن الصفات تجرى
: ذلك أن الظاهر صار مشتركا هنا بين شيئين

ظاهر هذه الصفات هو مماإثلة  أحدهما: أن يقال إن
صفات المخلوقين، فاليد جارحة مثل جوارح العباد، 

الغضب غليان القلب لطلب النتقاام ، اوظاهر  اوظاهر
.الظرف كونه في السماء أن يكون مثل الماء في

اوالثاني : أن يقال إن الظاهر من هذه الصفات ، هو أنها 
يليق بجلله( )، [[ ينظر مجموع الفتااوى صفات لله كما

اوالثاني هو  ]] ، اوالاول هو قول المشبهة،357ـ 6/356
قول السلف ، اولذلك يقولون استوى كيف شاء ، اوينزل 

 .اونجهل الكيفية كيف يشاء ، اوله يد ،

قال شيخ السلام ابن تيمية رحمه الله (فإن ظاهر الكلام
ما يسبق إلّى العقل السليم منه لمن يفهم بتلك  هو

اوقد يكون  اللغة، إثم قد يكون ظهوره بمجرد الوضع ،
بسياق الكلام، اوليست هذه المعاني المحدإثة المستحيلة 

السابقة إلّى عقل المؤمنين، بل  علّى الله تعالّى ، هي
علمنا  اليد عندهم كالعلم ، اوالقدرة ، اوالذات ، فكما أن

اوقدرتنا، اوحياتنا اوكلمنا، اونحوها من الصفات أعراضا 



أن يوصف الله سبحانه بمثلها،  تدل علّى حداوإثنا ، يمتنع
 فكذلك أيدينا ، اواوجوهنا ، اونحوها أجساما كذلك محدإثة،
يمتنع أن يوصف الله بمثلها، إثم لم يقل أحد من أهل 

اا ، أن  السنة ، إذا قلنا لله علما ، اا ، اوبصر اوقدرة ، اوسمع
 ظاهره غير مراد، إذ ل فرق بين ما هو من صفاتنا جسم

)( ) . أاو عرض للجسم
، اوينظر كذلك أضواء البيان 6/347المصدر السابق [[ 

]]2/286 للشنقيطي
اوقوله (لم يقل أحد من أهل السنة … إلخ ) معناه: إن 

يقولــــون بالتأاويل ـ اوهؤلء الكثر هم  أكثر الذين
السمع  المثبتون لبعض الصفات ـ يقولون إن ظاهر

اوالبصر اوالحياة، اوالرادة اوغيرها مما يثبتون ـ ليس هو 
 .المخلوقين المماإثلة لصفات

بل أن من يثبت بعض الصفات الخبرية كاليد اوالوجه ، 
في غيرها ل ،يجعل ظاهر ما يثبته  ممن يقول بالتأاويل

.هو المفهوام من صفات المخلوقين

اليجي في المواقف: (الخامسة: اليد، قال  كما قال
ما منعك أن  "،) 10تعالّى يد الله فوق أيديهــــم) الفتح(

)، فأإثبت الشيخ صفتين 75تسجد لما خلقت بيدي" ص(
السلف، اوإليه ميل القاضي في  إثبوتيتين زاائدتين، اوعليه

 بعض كتبه … )( ). [[ المواقف في علم الكلام للعضد
]] .298اليجي ص 

اوالشيخ هو أبو الحسن الشعري، اوالقاضي هو أفضل 
من أصحاب الشعري (أبو بكر الباقلني)( )، [[ المتكلمين

]] .5/98أنظر مجموع الفتااوى 

اوقد قال في التمهيد (باب : في أن لله اوجها اويدين، 
في أن لله عز اوجل اوجها  فإن قال قاائل: فما الحجة

 اويدين، قيل له : قوله تعالّى اويبقّى اوجه ربك ذاو الجلل
اوالكراام، اوقوله (ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي)، 

 ..). فأإثبت لنفسه اوجها اويدين

إثم لما أبطل تأاويلهما قال (فإن قال قاائل فما أنكرتم أن
إذ لم تعقلوا يد صفة اواوجه صفة ل  يكون اوجهه جارحة ،

نعقل  جارحة؟ يقال له: ل يجب ذلك، كما ل يجب إذا لم
حيا عالما قادرا إل جسما ، أن نقضي نحن اوأنتم علّى 



تمهيد الاواائل ،اوتلخيص الدلائل  .. )( ). [[ الله تعالّى بذلك
]]298ـ 295للباقلني ص 

أن ظاهر هذه الصفات ، ل يماإثل ما  اوالمقصود أن كما
في  للمخلوقين عند من يثبتها ، فكذلك ينبغي أن يكون

 .ساائرها

اوهذا لزام للمعتزلة أيضا لنهم يثبتون السماء لله 
عليم قدير ، اويؤاولون الصفات ، فلبد لهم  فيقولون حي

مماإثلة  من القول بأن الظاهر من هذه السماء ، ليس
. المخلوق في أسماائه إذ هي السماء الحسنّى

علّى ظاهرها ـ اوهو  فهذا هو معنّى قولهم ـ تجرى
الظاهر الذي يتبادر إلّى العقل السليم ، الذي استقر فيه

اللهية ، ل تماإثل ذاوات المخلوقين ، فعلم أن  أن الذات
صفات المخلوقين ،  الصفات المتعلقة بها كذلك ل تماإثل

إذ هي فرع عليها فكما أن إإثبات الذات إإثبات اوجود ل 
إإثبات صفاتها.( ) [[ ذكر أن الصفات فرع  كيفية فكذلك

،3/25المجموع  عن الذات ، مستفاد من كلام ابن تيمية
3 /47[[ 

 اوالمعنّى الاول ، أي قول القاائلين : (إن ظاهر هذه
الصفات هو مماإثلة صفات المخلوقين ) ، قد يريده من 

الظاهر غير مراد) فإن  يقول (يجب إإثبات الصفات مع أن
قصده بهذه الطلق فهو مصيب، اوإن نقل ذلك عن 

اا ، إل أنه قد أخطأ السلف ـ بهذا المعنّى ـ فهو مصيب أيض
فليتجنب( ). [[ من جهة إطلقه ما يوهــــم الغلط عليهم

]] 68ـ 3/66المصدر السابق 

تعالّى (اوما يعلم  كما يجب أيضا تجنب الحتجاج بقوله
تأاويله إل الله) علّى أنه يجب امرار الصفات علّى ظاهرها

التأاويل ، لنه الية ليست من هذا التأاويل  اوبطلن
 .الصطلحي في شيء

علّى بطلن التأاويل الصطلحي ، مع قوله فمن احتج بها
التناقض،  بوجوب إمرار الصفات علّى ظاهرها ، اوقع في

لنه يبطل التأاويل اوالية تثبته معلوما لله ، بل الواجب 
إجراء اللفظ علّى ظاهره، أي عدام  القول : إنه يجب



تعالّى صرفه عما يدل عليه ، اوهو دللته علّى الصفات لله
المنزهة عن صفات المخلوقين ، مع أن حقيقة الصفات 

يكون الحتجاج بالية علّى جهل ل يعلمها إل الله ، اوحينئذ
 الحقيقة، أي حقيقة الصفات ، اوأن الله تعالّى اوحده
 . حقيقتها ، فيكون احتجاجا صحيحا

خوطبنا بما ل يفهمه اومثل هذا ، من يحتج بالية علّى أننا
أحد ، مع قوله الظاهر غير مراد ، اوهذا مع أنه خطأ ، فإن
الحتجاج بالية ، في آيات الصفات ، يوقع في التناقض ،

آيات الصفات ، كيف لنا نعرف ، لنا إذا لم نفهم شيئا من
،  أن لها تأاويل يخالف الظاهر اول يوافقه ، فإن الظاهر

اوغير الظاهر ، ل يعلم إل بمعرفة معنّى اللفظ ، أاو 
]]68ـ 3/66 معانيه( ). [[ مجموع الفتااوى

اوبهذه الجملة يتضح الفرق بين المذهبين إن شاء الله 
. تعالّى

 : المر الثاني
ـــــــــ

تصرف  اوهو أن التأاويل المذموام عند السلف ، هو أن
دللة اللفظ الظاهر علّى الصفات ، إلّى معنّى آخر يلزام 

دعوى المشابهة  منه نفي هذه الصفة لمجرد
للمخلوقات ، اومخالفة العقل، هذا إذا كان اللفظ يدل 

كقوله تعالّى (استوى علّى العرش)،  علّى إإثبات صفة لله
).بيدي (اويبقّى اوجه ربك ذاو الجلل اوالكراام)، (لما خلقت

اوليس التأاويل المذموام ، هو أن يفسر أحد النصين ، 
سسر ،  بظاهر الخر، بما يدل علّى خلف ظاهر النص المف

 فإن هذا من قبيل تفسير القرآن بالقرآن، اوتفصيل
الدلة السمعية لبعضها ، اوتفسير القرآن بالقرآن 

المجرد عن  محمود، اوأما المذموام تفسيره بالرأي
 .البرهان من السنة أاو القرآن

أقرب إليه من حبل  اومن هذا القبيل قوله تعالّى (اونحن
الوريد) بأنه قريب بعلمه ، لن أدلة القرآن علّى أن الله 

اا ، اومتنوعة ،  علّى عرشه ، اوفوق كل شيء ، كثيرة جد
للم أن الظاهر  اوهي من أحكم أنواع الدلة فيه ، هذا إن س

من هذا النص قربه بنفســـــــه ـ سبحانه ـ اوسيأتي 



. تفصيل هذا

اا ـ اوهو أن يراد بالنص خلف  اولكن هذا النوع نادر جد
الصفات ، اوهو مع ذلك اوجوده  ظاهره ـ لسيما في باب

 في الحديث أاوضح ، أما القرآن فل يكاد يوجد ، فإنه عند
التحقيق يتبين أن أكثر ما أدعّى فيه ، أن النص مصراوف 

الظاهر ليس هو  عن ظاهرة بنص آخر ، منتقض بأن
سدعي ، بل هو ما دل عليه سياق الية نفسها ، اومعناه  مم ال

الصحيح ، اوبذلك ل يحتاج إلّى التأاويل، بمعنّى  اللغوي
 .آخر علّى ذلك تفسير النص بخلف ظاهره ، لدللة نص

اوربما ظن من لم يتحقق مذهب السلف في هذا الباب ، 
يجراون اللفظ علّى المعنّى الفاسد الذي ادعّى أن السلف

التأاويل، كما زعم  ظهوره ، فأداه هذا إلّى القول بوجوب
من زعم ، أن من قول السلف ، أن الله أقرب بذاته إلّى 

حبل اوريده ، اوإليه من الحاضرين عند  النسان من
إليه  اوفاته ، لنه جعل ظاهر قوله تعالّى (اونحن أقرب

منكم اولكن ل تبصراون)، هو أن الله أقرب إليه( ). 
]]عن بعضهم ، حكاه2/168[[ تفسير المنار 

اولئل يظن مثل هذا ، فإنه ينبغي التنبيه علّى أسباب 
الستدلل بالنصوص علّى الصفات ، اوجعل ما  الخطأ في

اا من المعاني  ل يدل عليه اللفظ ، أاو ما يدل عليه ظاهر
الفاسدة هو الظاهر، اويستفاد من هذا أيضا ، معرفة أن 

صرف المعنّى الظاهر في هذا الباب  ما يحتاج فيه إلّى
في القرآن قليل ، مع اوجوب القول بأن صرفه عن 

ل يكون إل بالدلة السمعية( ). [[ مصداقا لقوله  ظاهره
علّى علم هدى  تعالّى ( اولقد جئناهم بكتاب فصلناه

، اوأما القاائلون 52اورحمة لقوام يؤمنون ) العراف 
الصفات التي هي أعظم ما دل  بالتأاويل فإن أكثر آيات

عليه القرآن علّى خلف الظاهر عندهم اوسيأتي تفصيل 
 ]]ذلك كله

@@@@@@@@@@@@@
ذكر أسباب الخطأ في الستدلل بالنصوص علّى صفات 

 :تعالّى الله
======================================
: فمن هذه السباب



ـــــــــ
 : السبب الاول

ــــــــ
من صفاته ، اول يكون  أن يجعل ما يضاف إليه ـ سبحانه ـ

كذلك إذ ل يلزام من إضافة الشيء إلّى الله أن يكون من 
 .صفاته

اومن أمثلة هذا ما ذكره الرازي، قال: "المسألة الثانية : 
العضاء لله تعالّى استدلوا علّى إإثبات  القاائلون بإإثبات

 .الجنب بهذه الية

علّى يفي العضاء قد كثرت، فل فاائدة  اوأعلم أن دلائلنا
هذا  في العادة ، اونقول بتقدير أن يكون المراد من

الجنب عضوا مخصوصا لله تعالّى فإنه يمتنع اوقوع 
..) .المصير إلّى التأاويل التفريط فيه فثبت أنه لبد من

فقد ذكر هذا المفسر المشهور أن الجنب في قوله 
أن تقول نفس يا حسرتا علّى ما فرطت في جنب (تعالّى

تفسير الرازي( ) .[[ )، ظاهره العضو56الله) الزمر(
27/6[[

 اومعنّى الجنب في اللغة ل يستلزام هذا ، اول سياق الية
يدل علّى أن هذا هو المعنّى الظاهر، كما قال في 

القوام" ( )،  الصحاح "الجنب الفناء اوما قرب من محلة
]] ، اوقال ابن فارس 102ـ1/101[[ الصحاح للجوهري 

أصلن متقاربان أحدهما الناحية  "الجيم اوالنون اوالباء
]]1/483 اوالخر البعد"( ) . [[ معجم مقاييس اللغة

اوقال الفراء: "الجنب القرب أي ما فرطت في قرب الله
]] ، اولهذا قال بعض 1/275لسان العرب [[ ، "( ) اوجواره

مجاهد  السلف (في أمر الله)( ) ، [[ راواه الطبري عن
]] لنه أمر بالتقرب إليه، اوالمحافظة علّى 24/9اوالسدي 

اوجواره ، كما قال النبي صلّى الله حداوده التي هي حماه
 عليه اوسلم (أل إن حمّى الله محارمه)( ) .[[ راواه
البخاري كتاب اليمان ، فضل من استبرأ لدينه ، فتح 

]]1/136الباري 

الطريق الموصل إليه كما قال الزجاج "في طريق  اوهي



]] 1/275لسان العرب [[ ، " ( )الله الذي دعانــــــي إليه
نن متقاربة، اوإذا كان  اوهذه العبارات كلها دالة علّى معا

يطلق علّى الناحية في أصل اللغة ، فكيف يجعل  الجنب
يجعل صفة من  إذا أضيف إلّى الله في سياق نص ، كيف

. صفاته ، بله أن يقال إنه دل علّى العضو في الظاهر

قد حكّى في هذه الية ما يقوله  اوالله عز اوجل
 الساخراون المستكبراون ، يوام ل ينفع الندام ، قال (أن
تقول نفس يا حصرتا علّى ما فرطت في جنب الله اوإن 

الله هداني لكنت من كنت لمن الساخرين، أاو تقول لو أن
المتقين، أاو تقول حين ترى العذاب لو أن لي كرة فأكون

المحسنين، بلّى قد جاءتك آياتي فكذبت بها  من
) .59-56اواستكبرت اوكنت من الكافرين) الزمر(

اوعامة هذه النفوس الموصوفة بما ذكر في اليات ، ل 
بالمعنّى الذي توهم من توهم أنه ظاهر  تعلم أن لله جنبا

معنّى سوى  اللفظ ، كما ل يتبادر إلّى سامع هذه اليات
أنهم فرطوا في أاوامر الله ، اوقربه ، اوطلب جواره ، اوما

 .عليه اللغة يقارب هذا مما دلت

اا يشابه أعضاء  فكيف يجعل ـ مع هذا ـ ظاهر اللفظ عضو
هذا مع أن الماام الدارمي في رده علّى  النسان،

 المريسي قال (اوادعّى المعارض زاورا علّى قوام أنهم
يقولون في تفسير قول الله (يا حسرتا علّى ما فرطت 

الذي هو العضو  في جنب الله) أنهم يعنون به الجنب
 .اوليس ذلك علّى ما يتوهمونه

الكذب عندك اوأخفه علّى فيقال لهذا المعارض: ما أرخص
لسانك، فإن كنت صادقا في دعواك فأشر بها علّى أحد 

]]184قاله)( ) .[[ ص  من بني آدام

 اوقال ابن القيم (اومن المعلوام أن هذه ل يثبته أحد من
بني آدام)( ) . [[ كتاب الصواعق المرسلة علّى الجهمية 

]]1/247اوالمعطلة 

هذا ، أي أنه لم ينقل عن أحد إإثبات الجنب  فإن صح
الرازي قد  بمعنّى العضو علّى الله تعالّى ، فإن ما ذكره

يكون علّى طريقة لزام المذهب ، اوذلك أن القاائلين 



يلزمهم عنده أنها أعضاء ،  بإإثبات الوجه اواليدين ،
)اويلزمهم كذلك إإثبات كل ما جاء علّى هذا النحو (كالجنب

اوأنه عضو، اوهذا يقع فيه كثير ممن يحكي المذاهب 
تلزمهم اوهي ليست  فينسبون إليهم أقوال يظنون أنها

.بلزمة عند التحقيق

 :السبب الثاني
ــــــــ

كل موضع ذكر فيه ما يشعر بالصفة ، أنه من  أن يظن
 .هذه الصفة نصوص الصفات، اوأن المراد به الخبار عن

قال ابن تيمية رحمه الله (اول يلزام من جواز القرب عليه
كل موضع ذكر فيه قربه يراد به قرب نفسه، بل أن يكون

النص الوارد،  يبقي هذا من المور الجاائزة اوينظر في
فإن دل علّى هذا حمل عليه ، اوهذا كما تقدام في لفظ 
 .التيان اوالمجيء

اوان كان في موضع قد دل علّى أنه يأتي بنفسه ، ففي 
بعذابه ، كما في قوله تعالي  موضع آخر دل علّى انه

 (فأتّى الله بنيانهم من القواعد ) اوقوله تعالي (فأتاهم
الله من حيث لم يحتسبوا) فتدبر هذا، فإنه كثيرا ما يغلط

تنازع النفاة اوالمثبتين في  الناس في هذا الموضع ، إذا
صفة اودللة نص عليها، يريد المريد أن يجعل ذلك اللفظ 

حيث اورد ـ دال علّى الصفة اوظاهرا فيها)( ). [[ مجموع ـ
]]6/14 فتااوى ابن تيمية

اوقولة جواز القرب عليه ، مثل له بدنوه – سبحانه – 
مسلم عن النبي صلي الله عليه  عشية عرفة ،كما راوى

اا  اوسلم قال (ما من يوام أكثر من أن يعتق الله فيه عبد
من النار من يوام عرفة اوانه ليدنو إثم يباهي بهم ملائكته 

كتاب الحج ، باب في فضل  [[ ،) ( )فيقول ما أراد هؤلء
 ]] ، اوأما قولــه ( اول436الحج اوالعمرة اويوام عرفة ح 

يلزام من ذلك أن يكون كل موضع ذكر فيه القرب هو 
اونحن اقرب أليه من " قربه بنفسه "مثل له بقوله تعالي

) ، اوذلك أن المراد هنا قربه بملائكته ،16حبل الوريد" ق(
تضيف العظماء أفعال عبيدها إليها بأاوامرهم ،  كما

الية بزمن ،  اومراسيمهم ، اواستدل عليه بأن القرب في
اوهو حين تلقي المتلقيين ، اوقعيد عن الشمال ، اوهما 



أنه لو أراد قرب ذاته لم يختص بهذه  الملكان ، اومعلوام
.الحال

بصيغة الجمع مثل ( نتلو كما استبدل عليه أيضا ، بأنه ذكر
)، (فإذا قرأناه فاتبع قرانه ) القيامة(3عليك ) القصص (

)، ( أنا كنا 12اونكتب ما قدموا آإثارهم ) يس(( ،) 17
) .29 (نستنسخ ما كنتم تعملون ) الجاإثية

فإن مثل هذا اللفظ إذا ذكره الله في كتابه ، دل علّى أن
سبحانه يفعل بجنوده من الملائكة ، اومثل هذه  المراد أنه

نعلم سرهم  الية قوله تعالي ( أام يحسبون أنا ل
) 80اونجواهم ، بلي اورسلنا لديهم يكتبون )، الزخرف (

توسوس به نفسه ) يحتمل أن  اوقوله تعالي (اونعلم ما
 المراد نحن نعلم اوملائكتنا أيضا يعملون ، كما دل
عليـــــه الحديث ( إن العبد إذا هم بحسنه فلم يعملها 

قال الله تعالّى .. فإذا  ( كتبت حسنه)( )، [[ في الحديث
هم بحسنة فلم يعملها فاكتبوها حسنة ) راواه مسلم 

اليمان ، باب إذا هم العبد بحسنة كتبت ، اوإذا هم  كتاب
فالملائكة يعلمون ما في  ،]] 203بسيئة لم تكتب ح 

.نفســــه بقدرة الله تعالي

أقرب إلية منكم اولكن ل تبصراون)  اومثل هذه الية (نحن
الملائكة ،  ) ، فإن القرآن دل علّى أن المراد85الواقعة (

لن الية تصف حال الختصار ، اوقد كثر في القرآن ذكر 
لفاهم  حضور الملائكة المحتضر، قال تعالي (أن الذين تو

لفي  )، اوقــال ( اولو ترى إذ97الملائكة ) النساء ( يتو
) اوقال اولو ترى إذ 50الذين كفراوا الملائكة ) النفال (

الموت اوالملائكة باسطوا أيديهم  الظالمون في غمرات
أحدهم  )، ( حتّى إذا جاء93أخرجــوا أنفسهـــم ) النعاام(

لفته رسلنا اوهم ل يفرطون ) النعاام( )، ( قل61الموت تو
).11السجدة ( ) يتوافكم ملك الموت

اوقد قال بعض الائمة أن المراد قربه بعلمه اوهو 
الماام أحمد ينظر مختصر العلو  محتمل( )، [[ مثل

، اوالماام الدارمي ينظر رده علّى المريسي190للذهبي 
، اوذكر ابن القيم القولين عن السلف اوالخلف ، 83

أن العلم  ]] ، اولكن يدفعه492مختصر الصواعق ص 
محيط بكل شيء اوفي باطنه، اوكل ذلك بالنسبة إليه 



من أسر القول اومن جهر  سواء ، كما قال ( سواء منكم
به اومن هو مستخف بالليل اوسآرب بالنهار ) الرعد (

معني لتخصيص حبل الوريد اوغيره( ). [[ الكلام ) ، فل10
مختصر بتصرف من  المتقدام في القرب ، اوما يتعلق به،

كلام ابن تيمية في مواضع من مجموع الفتااوى اوهي
) اوانظر كذلك 509ـ 5/494، 513 ـ5/512، 5/107، 5/130

 ، اوتفسير ابن كثير494ـ 493مختصر الصواعق ص 
7/376 [[

اوهذه الخلف بين السلف في معني الية مع اتفاقهم 
يكون هذا هو الظاهر منه  علّى جواز القرب لو جاء نص

 كما في الحديث السابق ، أما في هذه الية فل يقال إن
الظاهر منها أنه سبحانه اوتعالي أقرب بذاته من حبل 

اوالقرآن دل علّى نقيضه  الوريد فإن السياق بأبي ذلك
فإن الدلة القاطعة منه دلت علّى علوه علّى كل 

تعالّى ( اوهو القاهر فوق عباده ،  شيء( ). [[ اوقوله
 اويرسل عليكم حفظه حتّى إذا جاء أحدكم الموت ، توفته
رسلنا اوهم ل يفرطون ) جمع بين علوه علّى كل شيء ، 

ما يفسر به  اوقرب جنوده من المحتضر ، فهي أقرب
قوله تعالّى ( فلول إذا بلغت الحلقوام ، اوأنتم حينئذ 

 ) ]]إليه منكم ، اولكن لتبصراون تنظراون ، اونحن أقرب

قرب الله  اوأما القاائلون بأن هذا المعنّى الفاسد ، أي
تعالّى بذاته من حبل الوريد ، المقتضّى للحلول أاو التحاد

:انقسموا إلّى قسمين ، هو الظاهر فقد

منهم من قال بوجوب التأاويل الصطلحي هنا ، اوهو 
اللفظ علّى الحتمال المرجوح ، اوأن المراد هو  حمل

ل يلزام أن يقال قربه بعلمه ، اوهذا المعني صحيح ، اولكن
إن ظاهر القرآن هو هذا المعني ، ذلك أن القرآن في 

البيان ، لسيما في الخبر عن الله اوصفاته ، أعلي درجات
المعنّى الفاسد  اوفي القول بأن ظاهر القرآن هو ذلك

 .تعارض مع هذه الحقيقة

اللفظ عن السياق غير أن الذي اقتضي هذا القول تجريد
، فإن السياق هو الذي يدل علّى المراد ، اوالمتكلم الذي 

كلمه مبينا ، لبد له من ذكر القراائن  يريد أن يكون
اوالقراائــــن  اواوضع اللفاظ في تركيب يدل علّى مراده ،



جعلت الظاهر في الية ، إما العلم كما قال ( اونعلم ما 
لقي المتلقيان توسوس )، أاو  ).الملائكة كما قال (إذ يتل

الباطل اوهم  اومنهم من التزام هذا المعني الفاسد
القاائلون بالوحدة اوالحلول من المنتسبين إلّى التصوف ، 

التفسير من هذا ما يشينها ( ) [[ في  اوفي بعض كتب
 حاشية الجمل علّى الجللين علل القول بأن المراد
بالقرب من العلم في قوله تعالّى ( اونحن أقرب إليه من 

المكنة ، اوذكر أنه من  حبل الوريد ) بأن الله منزه عن
المجاز ، فهذا يدل علّى جعل المعنّى الفاسد هو الظاهر

، اوقال 2/168اوأنظر أيضا تفسير المنار  ،) 4/192
،  اللوسـي : ( اولمجال لحمله علّى القرب المكاني

لتنزهه سبحانه عن ذلك ، اوكلام أهل الوحدة مما يشق 
 ]]26/178التفسير  فهمه علّى غير ذي الحوال

 مع أن الية ل تدل علّى قول أهل اوحدة الوجود بوجه ،
فإن قولهم الذي ينبو عنه سمع المؤمن ، يقتضي أن ل 

ليز بالذات فكيف يكون من هذه صفته يكون لله تعالّى ، تم
، أقرب إلّى شيء من شي ، كما زعموا أنه ظاهر الية ، 

 .تناقضا قبيحا فتناقضوا

اومن أمثلة هذا النوع قوله تعالي عن عيسي (إنما 
ابن مريم رسول الله اوكلمته ألقاها إلّى  المسيح عيسي

بالكلام ،  الية ) فان الله اوان كان متصفا000000مريم 
فليس المراد هنا صفته ، اوأن عيسي هو نفس الكلمة ، 

بذلك لنه بذلك خلق بالكلمة ،  كلمة الله ( اوانما سمي
 علّى خلف سنة المخلوقين ، فخرقت فيه العـــــادة ،
اوقيل له كن فكان)( ) . [[ ينظر ابن تيميه المجموع
6/18[[

لنه ناشي عن الكلمة التي قال له بها  (فسمي كلمة الله
يلزام من  ]] اول2/431كن فكان( )، [[ تفسير ابن كثير 

إطلق كلمة الله علّى المخلوق هنا ، أن يكون كلمه جل 
 .اوعز مخلوقا

قال ابن تيمية: ( اوأما قوله: إن كلمة يراد بها عيسي 
المصدر يعبر به عن المفعول به في  نفسه، فل ريب أن



 لغة العرب، كقولهم هذا درب ضرب المير، اومنه تسمية
المأمور به أمرا، اوالمقداور قدرة، اوالمرحوام به رحمه، 

اللفظ يستعمل مع ما  اوالمخلوق بالكلمة كلمة، لكن هذا
يقترن به مما يبين المراد، كقوله ( يا مريم أن الله 

منه اسمه المسيح عيسي بن مريم اوجيها  يبشرك بكلمة
الكلمة هو  في الدنيا اوالخرة اومن المقربين)، فبين أن

المسيح، اومعلوام أن المسيح نفسه ليس هو الكلام، 
اولم يمسسني بشر، قال كذلك  ( قالت أني يكون لي اولد

 الله يفعل ما يشاء إذ قضي آمرا فإنما يقول له كن
).فيكون

لين لما تعجبت من الولد أنه سبحانه يخلق ما يشاء ، إذا فب
فإنما يقول له كن فيكون ، فدل هذا علّى أن  قضي أمرا

، اولهذا قال  ) الولد مما يخلقه الله بقوله ( كن فيكون
أحمد بن حنبل ( عيسي مخلوق بالكن، ليس هو نفس 

الية الخرى ( إن مثل عيسي عند  الكن)، اولهذا قال في
 الله كمثل آدام خلقة من تراب إثم قال كن فيكون)، فقد
بين مراده، أنه خلقه بكن ل أنه نفس كن اونحوها من 

]]20/493 الكلام)( ). [[ مجموع ابن تيمية

اومن أمثلة هذا أيضا قوله تعالي ( تجري بأعيننا) القمر (
يدل علّى أعين كثيرة، اوقوله تعالي ( اولتضع  ) ، ل14

يثبت صفة  علّى عيني) ل يدل علّى عين اواحدة، عند من
العين، بل كل موضع يفسر بحسبه ، بل كل موضع يفسر

إذا أضيف إلّى اسم جمع  بحسبه، اوذلك أن لفظ العين
ظاهر ، أاو مضمر ، فالحسن جمعه مشاكلة للفظ كما 

) .61علّى أعين الناس) النبياء( قال (فأتوا به

المشاكلة  اوإذا أضيف إلّى مفرد ذكر مفردا ، اوهذا نظير
في لفظ اليد، ففي الضافة إلّى المفرد قال (بيده 

الجمع قال (أاو لم يراوا أنا  الملك)، اوفي الضافة إلّى
 خلقنا مما عملت أيدينا أنعاما)، اوقال (بما كسبت أيدي
الناس)، اوالسلف استدلوا علّى صفه اليد بن بقوله تعالي

العينين بقول النبي صلي  (بما خلقت بيدي) اوعلّى صفه
الله عليه اوسلم (إن ربكم ليس بأعور)( )، [[ الحديث 

البخاري عن عبد الله بن عمر مرفوعا ( اوإن الله  راواه
اوأشار بيده إلّى  ليخفّى عليكم ، إن الله ليس بأعور ،

عينه ، اوإن المسيح الدجال أعور العين اليمنّى ، كأن 



]]13/389فتح الباري  ) عينيه عنبة طافية

 اوالعور ضد البصير بالعينيين( ) ، [[ ينظر رد الدارمي
]] اولو جاء لفظ يدل علّى الصفة في 48علّى المريسي 

.الباب هو السمع الظاهر لقالوا به فان عمدتهم في هذا

 :السبب الثالث
ـــــــ

علّى المراد منه ، اويفسره أن يأتي اللفظ في سياق يدل
، اويجعله في غاية الظهور، فيؤخذ بعيدا عن سياقه ، 

سدعي مي فيه معني فاسد ، حتّى يجعل محتاجا إلّى  او
مثال علّى  الـتأاويل، اوقد ذكر شيخ السلام ابن تيمية

هذا ، الحديث القدسي ، اوهو قوله الله تعالي ( يا ابن 
تطعمني، قال: يا رب، كيف أطعمك  آدام استطعمتك فلم

 اوأنت رب العالمين، قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي
فلن فلم تطعمه ؟ أما علمت أنك لو أطعمته لو جدت 

مثله)( ) .[[ راواه  ذلك عندي ؟ … اوذكر في الستسقاء
 2569مسلم ح 

اللفظ او  ذكره مثال لجعل المعني الفاسد هو الظاهر من
ل يكون كذلك ، فإن الحديث قد فسر المراد بقول الله 

فلم يبق في الحديث لفظ  استطعمتك ، اواستسقيتك
، 3/44يحتاج إلّى تأاويل( ). [[ ينظر مجموع ابن تيمية 

ينظر في أمثلة هذا النوع ، درء تعارض العقل  اوكذلك
]]240ـ 5/235اوالنقل 

 :الرابع السبب
ـــــــ
أن يجعل للفظ معني ل يدل عليه لغة عند التحقيق ، فإذا
لسر به القرآن أاوهم الباطل، فيقال حينئذ بوجوب  ف

 . التأاويل

مجعلت في الظاهر بمعني  اومثاله لفظ المعية، فقد 
جميع  الختلط اوالمتزاج ، إثم لما كان هذا كفرا عند

 .المسلمين قيل بوجوب التأاويل

المقارنة المطلقة او أما عند التحقيق ، فليس ظاهرها إل
في اللغة ، من غير اوجوب مماسة ، أاو محاذاة عن يمين 



قيدت بمعنّى من المعاني دلت علّى  اوشمال ، فإذا
 .المقارنة في ذلك المعني

نسير اوالقمر معنا اوهو في السماء  فإنه يقال ما زلنا
 اوكذلك يقال (زاوجته معه) بمعني لم يطلقها، اوماله معه
بمعني لم يفقده، اوقال تعالي (محمد رسول الله اوالذين 

) .29معه) الفتـح(

في ذلك كله اوجوب اختلط ، اوقد يدل علّى  اوليس
المعية ل  الختلط عند التقييد بما يناسبه، اوإذا كانت

يلزام منها المتزاج اوالحلول فل يجعل هو الظاهر، بل 
 .السياق المذكورة فيه الظاهر يعلم بحسب

 اوهو ما يلزام من معية الله ، فإن قوله (هو الذي خلق
السموات اوالرض في ستة أياام إثم استوى علّى العرش، 

منها اوما ينزل من  يعلم ما يلج في الرض اوما يخرج
)، 4السماء اوما يعرج فيها اوهو معكم أينما كنتم) الحديد(

حكم هذا المعينة اومقتضاها أنه مطلع  دال علّى أن
 عليهم، شهيد عليهم، مهيمن، عالم بهم، اوهذا معني
قول كثير من السلف أنه معهم بعلمه، اوهو ظاهر 
 .الخطاب اوحقيقته

)، أي40تعالي (ل تحزن إن الله معنا) التوبة( اوكذلك قوله
المعية هنا، اوإذا  بنصره اوتأييده ، فإن هذا هو اللزام من

كانت المعية ل يلزام منها المخالطة ، فإن فسرت بما 
 .باللزاوام ، ل يكون هذا من باب التأاويل دلت عليه

المعية في حق  اوقال ابن القيم (فكيف تكون حقيقة
الرب ذلك ـ يعني المخالطة ـ حتّى يد عي أنه مجاز ل 

ذلك ما يدل علّى أن ذاته تعالي فيهم حقيقة ، فليس في
من  اول ملصقة لهم، اول مخالطة ، اول مجااورة ، بوجه

الوجوه، اوغاية ما تدل عليه (مع) المصاحبة اوالموافقة 
اوذا القتران في كل  اوالمقارنة في أمر من المور،

موضع بحسبة، يلزام منه لوازام بحسب متعلق )( ). 
 ، اوينظر أيضا 429المرسلة ص  [[ مختصر الصواعق

) او (498ـ5/495) او (104ـ 5/103مجموع ابن تيمية ( 
، اوبهذا البحث يتبين أن قول أبي المعالي رحمه ) 6/22

به معارضة  الله في الرشاد ( اومما يجب العتناء



الحشوية ، بآيات يوافقون علّى تأاويلها ، حتّى إذا سلكوا 
عورضوا بذلك السبيل ، فيما فيه التنازع مسلك التأاويل ،

أينما  ، فمما يعارضون به ، قوله تعالّى ( اوهو معكم
كنتم ) فإن راموا إجراء ذلك علّى الظاهر ، حلوا عقد 

علّى العرش علّى الكون  إصرارهم في حمل الستواء
عليه ، اوالتزموا فضاائح ل يبوء بها عاقل ، اوأن حملوا 

اوهو معكم أينما كنتم ) اوقوله ( ما يكون من نجوى ( قوله
هو سادسهم ) علّى  إثلإثة إل هو رابعهم ، اول خمسة إل

، أنه 150الحاطة بالخفيات ، فقد سوغوا التأاويل ) ص 
فإنه لتعارض بين استواءه علّى العرش  قول متهافت ،

 ]]اوكونه مع خلقه

 :المر الثالث
ـــــــــ
اوهو أن قاائل قد يقول: إن ما تقدام حكايته عن مذهب 

أسند إلّى الله من اللفاظ الموهمة  السلف ، فيما
هو  للتشبيه ، كالوجه اواليد اوالمجيء اوالستواء ، انه

إمرارها علّى ظاهرها ، اوعدام تأاويلها ، اوأن معني قولهم 
هو مماإثلة المخلوقات ، أنه  امرارها علّى ظاهرها ، ليس

 .قول متناقض
هو من صفات  اوبيانه أنا لنفهم من هذه النصوص إل ما

المخلوقين ، لنا لم نشهد غيرها ، فإن قيل هي علّى 
، اوإن قيل ليس ظاهرها مماإثلة  ظاهرها ، لزام التشبيه

 المخلوقين لزام أنا ل نعلم معناها بل نفوض ـ أن لم نقل
بالتأاويل ـ اول يصح أن نقول تجري علّى ظاهرها، فحكاية

التفويض تناقض ( ). [[ ممن هذه الجملة عنهم مع إبطال
أشار علّى دعوى تناقض من يقول ( إن هذه النصوص 

المعنّى اوهي علّى ظاهرها ) أبو المعالي في  معلومة
فظاهر  : (  ، اوقال بعض المعاصرين60الرشاد ص 

الستواء ، هو الجلوس اوالقول به قول بالجسمية ، فإن 
في السم ل في الحقيقة  قال ابن تيمية إنه اشتراك

فليس إل أن يفسره بالظاهر السابق فيلزام الجسمية ، 
 ، اومع 70بغير المحسوس ، اوذلك تأاويل ) ص  أاو يفسره

أن الذي  أنه ينازع في أن الستواء هو الجلوس ، غير
يلزام به في الرد عليه ، أن يقال : البصر هو انعكاس 

فإن قال إن الله تعالّى  صورة المرائيات في عضو ،
يوصف بالبصر ، فإن فسره بالظاهر يلزام الجسمية ، اوإن



إدارك المبصرات فهو قول المعتزلة نفات  قال هو
 ]]الصفات

أدت إلّى أن قال أهل  اوهذه الشبهة هي ـ اوغيرها ـ
التأاويل : إن نصوص الصفات أاو بعضها ليست دالة علّى 

الحقيقة ، اوإنما تطلق علّى سبيل المجاز ،  الصفات علّى
لها  اولما اوافقهم غيرهم علّى أن هذه النصوص ليس

معني في الظاهر إل مماإثلة المخلوقين ، اوكانوا مع ذلك 
ل ندري ما أريد بهذه  : ممن يحرام التأاويل ، قالوا

النصوص ، اول نتكلم فيها فجعلوها بمنزله الكلام 
 .الذي ل يفهم العجمي

اوذلك أن هذه اللفاظ التي أطلقت علّى الخالق في 
اوهي ذلك تطلق علّى المخلوق ، اول يخلوا الكتاب اوالسنة

اا في  المر فيها: إما أن تكون حقيقة في أحدهما مجاز
 .الخر

 .أاو حقيقة فيهما، فهذه إثلإثة أقساام

حقيقة في الخالق مجاز في المخلوق ،  فقال قوام هي
 اوقال قوام حقيقة في المخلوق مجاز في الخالق إثم
 :اختلفوا

فقال الجهمية اوالمعتزلة كلها مجاز، اوقالت الشعرية 
اوهي الصفات الخبرية علّى خلف بينهم  اوغيرهم بعضها،

.أيضا في ذلك

طريقتهم من الفقهاء اوالمحدإثين اوقال السلف اومن اتبع
اوالمفسرين اوغيرهم حقيقة فيهما ،اومقالت السلف 

أنها تطلق عليهما بطريق المتواطئة أاو  تدل علّى
. المشككة

الشكال المتقدام عظيم  اوهذه الجملة تدل علّى أن
 .الموقع ، لذا يجب العتناء بالنفصال عنه

هذا التناقض المدعي لزام أيضا لمن يثبت  فيقال: إن
اوالحياة  الصفات العقلية ، اوهي السمع اوالبصر اوالرادة

اوالعلم اوالقدرة اوالكلام ،اوهم جمهور القاائلين بالتأاويل 
 .الصفات إل في المخلوقات لننا لم نشهد هذه



 اولزام أيضا لمن يثبت أي صفة لله تعالّى ، بل اويلزام
كذلك من يثبت اوجود الله تعالّى اوإن لم يصفه بصفة ، 

اا إل جسما أاو ،( )عرضا قاائما به فإنا لم نشهد موجود

 قال ابن تيمية رحمه الله : فإنك إن قلت ـ أي أيها[[ 
المعتزلي ـ إإثبات الحياة ، اوالعلم ، اوالقدرة ، يقتضي 

لنجد في الشاهد متصفا  تشبيها ، أاو تجسيما ، لنا
بالصفات إل ما هو جسم ، قيل لك : اولنجد في الشاهد 

مسمّى ، حي ، عليم ، قدير ، إل ما هو جسم ، فإن ما هو
الشاهد ، إل  نفيت ما نفيت لكونك ، لم تجده في

للجسم ، فانف السماء ، بل اوكل شيء لنك ل تجده إل 
 ، اوالجسم عند المتكلمين هو ما 3/20 للجسم ) المجموع

اوهو  يقبل القسمة من الجواهر ، اوالجوهر هو المتحيز ،
القابل بالذات للشارة الحسية ، فإذا قبل القسمة ، فهو

ل فعل ، اول اوهما ، اول فرضا ،  الجسم ، اوإن لم يقبلها ،
ما  فهو الجوهر الفرد ، بناء علّى أن الجساام تنقسم إلّى

يصير إلّى الجزء الذي ليتجزء ، اوعندهم الجوهر منحصر 
يتركب منه الجسم ،  في هذين القسمين ، اوأقل ما

جوهران من الجواهر المنفردة ، ينظر شرح المواقف 
، شرح العقاائد النسفية للتفتازاني 345 ـ2/343للجرجاني 

بمتحيز ،   ، اوأما العرض عندهم فهو موجود قاائم49ص 
اوأدخلوا تحت هذه القسمين ، كل ما يشاهد ، أاو يحس 

الضوء ، اواللون ، فهما  كالهواء ، فهو جسم ، أما
عرضان ، ينظر المواقف لليجي ، اوهم مع ذلك ينفون 

الله تعالّى جسما ، أاو عرضا ، اول يعرف في  أن يكون
موجود ،  الشاهد موجود غير هذين ، فيلزمهم أنه غير

نقول هذا من باب اللزاام ، اوليس إإثبات هذه اللفاظ أاو 
الكلام علّى هذا لحقا إن شاء الله  نفيها ، إذ سيأتي

 ]] تعالّى

عرضا قاائما به ، اونحن مع  لم نشهد موجودا إل جسما أاو
اا  ذلك لم نشهد اوجود الله ، اولم نعرف ماهيته ، اول نظير

سبحانه ، إذ ليس لها نظير، أفيقال : إنا إذا أإثبتنا  له
بوجود ما سواه ، أام يقال اوجوده ، يلزمنا تشبيهه سبحانه

: إذا قلنا اوجوده ليس مشابها لوجود سواه ، يلزمنا 
!!في معني الوجود اوأنا ل نعقل منه شيئا ؟ التفويض



 : كثيرة في هذا الباب اوقفـــة مهمة جدا تحل إشكالت
@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@
 :حل عقدة باب الصفـات

ــــــــــــــ
 فإن قيل فما حل هذه العقدة ، بعد هذه الحجة الجدلية،
فالجواب: أن الناس اختلفت طراائقهم في اقتحاام هذه 

اا، إل أن الخراوج منها  العقبة ، التي العقبة هذا الباب حق
إلّى الصراط المستقيم له باب اواحد اوسواه مفض إلّى 

 .تناقض سحيقة أاو

اا قد التزموا نفي كل شي لئل يقعوا في  فإن ناس
المعالي: (اعلموا أشدكم الله أن من  التشبيه، قال أبو

فئتان،  أعظم أركان الدين نفي التشبيه، اوقد أفتتن فيه
اوابتلي به طاائفتان فغلت طاائفة اونقت جملة صفات 

إإثباتها مفض إلّى التشبيه  الإثبات ، ظنا أن المصير إلّى
اوإلّى ذلك صار من أإثبت الصانع من الفلسفة ، اوإليه 

الباطنية ، فزعموا أن القديم ل يوصف  ميل بعض
يوصف  بالوجود اولكن يقال أنه ليس بمعداوام ، اوكذلك ل

اا ، بل يقال ليس بميت اول عاجز اول جاهل بكونه حيا قادر
للجويني الكتاب الاول، الجزء الاول ، ) . [[ الشامل1..)(

]]5/187  ، اوتعليق رشاد سالم علـــّى درء التعارض1/169

اوقال الشهرستاني رحمه الله عن الجهم بن صفوان : 
نفي الصفات الزلية اوزاد عليهم  (اوافق المعتزلة في

بصفة  أشياء منها قوله : ل يجوز أن يوصف الباري تعالّى
) . 2يوصف بها خلقه ، لن ذلك يقتضي تشبيها ).(
]]1/86 [[ الملل اوالنحل

اوذكر ابن تيمية رحمه الله أنه قرأ لبي يعقوب 
الباطنية - في كتاب القاليد الملكوتية  السجستاني - أحد

ليس بموجود ،  أنه التزام أن الله يقال عنه (ل موجود اول
ال بأن  اول معداوام اول ليس بمعداوام ) ، اوذلك أنه ابتدأ أاو

بموجود فأاورد علّى نفسه أن هذا تشبيه  الله ليس
أاورد علّى بالمعداومات ، فقال ( ل موجود اول معداوام ) إثم

نفسه أن هاتين قضيتان مختلفتان بالسلب اواليجاب ، 
الخرى فاضطر أن يقول  اويلزام من صدق أحدهما كذب

جملته المتقدمة فرارا من التشبيه ، اومع ذلك فقد أاورد 
تيمية التشبيه بالممتنعات لن هذه الجملة صفة  عليه ابن



]] 5/324) ،[[ الدرء 3الممتنع (

.فهذه هي الهوة السحيقة

مقولة علّى  اوراام قوام الخراوج بأن قالوا إن هذه اللفاظ
 .الخالق اوالمخلوق بطريق الشتراك اللفظي

طاائفة من المتأخرين  قال ابن تيمية ( اوقد راام
كالشهرستاني اوالمدي اوالرازي - في بعض كتبه - 

يجيبوا هؤلء - أي أمثال هذا الضال المذكور اونحوهم ، أن
او(الحي) او(العليم) ، او) آنفا - عن هذا بأن لفظ (الموجود

(القدير) ، نحوها من السماء تقال علّى الواجب 
الشتراك اللفظي ، كما يقال لفظ  اوالممكن بطريق

المشتري علّى الكوكب اوالمبتاع ، اوكما يقال سهيل علّى
لمّى بسهيل  ...الكوكب اوالرجل المس

فإنهم  إثم قال : اوهؤلء متناقضون في هذا الجواب ،
اوساائر العقلء يقسمون الوجود إلّى اواجب ، اوممكن ، 

، مع علمهم بأن التقسيم  اوقديم ، اومحدث ، اوأمثال ذلك
ل يكون في اللفاظ المشتركة ، إن لم يكن المعنّى 

اا ، ال ، أاو متفاضل ،  اومنهم من  مشترك سواء كان متماإث
اا  ...يخص المتفاضل بتسميته مشكك

إثم قال : فأما مثل سهيل ، فل يقال سهيل ينقسم إلّى 
لل أن يراد يطلق علّى هذا اوهذا ،  الكوكب اوالرجل إ

 اومعلوام أن مثل هذا التقسيم ، ل يراد به الخبار عن
الطلق في اللغة ، اوإنما يراد به تقسيم المعنّى المدلول

 ...عليه باللفظ

قال : إثم هم مع هذا التناقض موافقون في المعنّى  إثم
الله تعالّى كالحي ،  للملحدة ، فإنهم إذا جعلوا أسماء

اوالعليم ، اوالقدير ، اوالموجود ، اونحو ذلك مشتركة 
اا اا ، لم يفهم منها شيء إذا سمي بها الله ،  اشتراك لفظي

يدل عليه إذا سمي  إل أن يعرف ما هو ذلك المعنّى الذي
 ]] ) . [[ المصدر السابق1الله)(

يدل عليه لفظ الموجود ، اونحوه اومعلوام أن المعنّى الذي
لل إذا  المطلق علّى الباري جل اوعز ، ل يمكن أن نفهمه إ

كان بين هذا الطلق ، اواطلقه علّى الشاهد من 



اا ، يمكننا اا مشترك به فهم الخطاب ، اوهذا المخلوقات قدر
 .الطلق هو المسمّى بالسماء المتواطئة ، أاو المشككة

اولهذا فإن الكثر علّى أن اسم الوجود حقيقة في 
مقول عليهما بطريق التواطؤ  الواجب ، اوالممكن , اوأنه

اا آخر( ) .2العاام ، أاو التشكيك ، إذا جعل المشكك نوع
قال الجرجاني : (المشككك هو الكلي الذي لم يتسااو [[ 

حصوله في بعضها أاولّى أاو  صدقه علّى أفراده بل كان
أقدام من البعض الخر ، كالوجود في الواجب أاولّى ، 

 ، اوالكلي 216مما في الممكن ) التعريفات  اوأقدام اوأشد
فيه ،  هو الذي ل يمنع نفس تصوره من اوقوع الشركة

اوقد أاورد علّى قسم المشكك أن السم إذا كان يطلق 
دخول الختلف بين  علّى القدر المشترك ، من غير

المسميات في التسمية فهو المتواطئ ، اوإن دخل 
فل حقيقة للمشكك ، اوأجاب  فالشتراك اللفظي ،

القرافي : ( أن كل من المتواطئ اوالمشكك ، موضوع 
المشترك ، اولكن الختلف إن كان بأمور من جنس للقدر

بالمشكك ، اوإن  المسمّى فهو المصطلح علّى تسميته
كان بأمور خارجة عن مسماه كالذكورة ، اوالنوإثة ، 

اسم النسان ـ فهو المصطلح علّى  اوالعلم ـ يعني في
  ، اوقد47ـ 2/45تسميته بالمتواطئ ) ينظر نهاية السول 

ذكر ابن تيمية ، أن قدماء نظار الفلسفة ، علّى أن 
المشترك ، المجموع المشكك متواطئ باعتبار القدر

 ، فعلّى هذا إن أريد بإطلق هذه السماء علّى 9/147
اوالمخلوق بطريق التواطيء أن الصدق علّى  الخالق

الطلق الفراد متفااوت فحق ، بل هو أعظم تفااوت علّى
، اوإن أريد التسااوي فل قطعا ، اوأما المشكك فقاطع في

 ]]المراد

اا لم يجعل هذه السماء مقولة  اوقد ذكر ابن تيمية أن أحد
لل شرذمة من المتأخرين اوقد تقدام  بالشتراك اللفظي إ

، اومما ذكر صاحب شرح 20/442). [[ المجموع 3بطلنه(
اوالجمهور علّى أنه له ـ أي الوجود ـ مفهوما  ( المقاصد

عند المتكلمين  اواحدا ، مشتركا بين الموجودات ، إل أنه
، إثم 1/341حقيقة اواحدة ، تختلف بالقيود اوالضافات ) 

قد يطلق علّى الموجودات بالتشكيك لنه ذكر أنه مع ذلك
كلمه ( في الواجب أاولّى اوأقدام اوأشد ، علّى ما فهم من



) ]] 355ـ 1/354

 اوإذا تبين هذا ، فالجواب عن الشكال المتقدام بأن
يقال : نحن نفهم من هذه اللفاظ ما دلت عليه من 

حقيقة ما يمتاز به  القدر الذي تتواطأ عليه ، اول نعلم
الخالق ، غير أننا نعلم أن ما يختص الله به من هذه 

فهمنا معناها عند الطلق ، أعظم مما  السماء التي
 .يخطر في البال ، أاو يداور في الخيال

اومثال ذلك العلم ، فعند الطلق نفهم من هذه الكلمة 
الله ) علمنا أن ما اختص الله به  معنّى ، فإذا قيل (علم

اا ، أاو نعرف  من هذا المعنّى أعظم من أن نحيط به علم
لل الله ، اولول هذا  كنهه ، اوهذا هو التأاويل الذي ل يعلمه إ

المعنّى الذي يأخذه الذهن عند  القدر المشترك من
به الطلق ، إثم يقيد به عند الختصاص بالخالق ، ما يتميز

الخالق ، مما ل نستطيع حده بحد ، لما أمكن معرفة الله 
ينظر مجموع ابن تيمية) . [[ 1تعالّى بوجه من الوجوه.(

3/10 [[

عنه مزيد  اويتوجه علّى هذه الجملة سؤال اوفي الجواب
 :تفصيل اوتوضيح ، فيقال

لح أن يقال : إن بين أسماء الله ،  فإن قيل : اوكيف يص
اا ، أل  اا مشترك اوصفاته ، اوأسماء خلقه اوصفاتهم ، قدر

 ؟ يوجب هذا التشبيه

فالجواب : أن التشبيه كلمة ، قد صار فيها إجمال ، 
ال  بحسب استعمال المتكلمين في هذا الباب ، فيجب أاو

اا .معرفة المحذاور من معناها شرع

جاء في السمع ، بلفظ التمثيل في قوله ذلك أن التشبيه
لل11تعالّى {ليس كمثله شيء } الشورى( علّى  ) اوهو أد

المقصود ، اومعنّى الية أن الله تعالّى ل يماإثله شيء 
الكمال ، أما أن تدل علّى أن ما فيما يختص به من صفات

يتصف الله به من الصفات ل يمكن أن يتصف غيره 
للغة ، فقد نفّى الله  بجنسها للت عليه ال ، فليس فيها اول د

تعالّى : { اوإن  التماإثل بين صنفين من بني آدام قال
تتولوا يستبدل قوما غيركم إثم ل يكونوا أمثالكم } فنفّى



للتفااوت في بعض الصفات مع اشتراكهم  الله التماإثل
العمّى  في أكثرها ، اومثل هذا قوله تعالّى {اوما يستوي

) ، اوقوله {اوما يستوي الحياء 19اوالبصير} فاطر(
ل يستوي أصحاب النار  {) ، اوقوله22اوالموات} فاطر (

6/7) . [[ ينظر الدرء 2)(20اوأصحاب الجنة } الحشـــــر (
]]114ـ 7/113 ،

اوإذا كانت الدلة الشرعية ل تدل علّى أن التشابه من 
، يقتضي تماإثلهما في جميع الشياء ،  بعض الوجوه

التي  فليس في الية أن اوجود قدر مشترك بين السماء
تطلق علّى الله اوخلقه ، يوجب التماإثل المنفي بقوله 

) .(ليس كمثله شيء

اولهذا فقد اعترف أساطين الكلام ، أن ما قد يسمّى 
الخالق اوالمخلوق ، لزام  التشبيه من بعض الوجوه بين

لجميع المسلمين ، اويعنون به ما يطلق من السماء 
الخالق اوالمخلوق اولو كان مجرد صفة  اوالصفات علّى

بالمشبه من  الوجود ، قال الرازي رحمه الله (اوان عنيتم
يقول بكون الله شبيها بخلقه من بعض الوجوه ، فهذا ل 

المسلمين اتفقوا علّى أن الله  يقتضي الكفر ، لن
موجود ، اوشيء ، اوعالم ، اوقادر ، اوالحيوانات كذلك اوذلك

]]1/382) . [[ نقل عن تلبيس الجهمية 1ل يوجب الكفر)(

اوقال في بعض مقالته - أي أبو  (اوقال أبو المعالي
 الحسن - المشبه من يعترف بالتشبيه ، فأما من ينكره
اويثبت مع التجسيم اوالغلو فيه للرب ، صفاتا ل يجوز 

لل للمخلوقات فل نسميه اا ، إذ  إثبوتها إ اا تحقيق مشبه
المشبه من يعتقد تشابه الرب ، اوالمحدث من كل اوجه ، 

)2المثلين ، المتشابهين في جملة الصفات ..)( إذ حقيقة
]] 1/169. [[ الشامل للجويني 

اا أنكر الائمة الغلو في النفي ، خشية الوقوع  اولهذا أيض
ابن تيمية عن الماام أحمد أنه قال ل في التعطيل ، اوذكر

قوله  يشبه الشياء ، اوليس كمثله شيء ، اونحو ذلك أما
( بوجه من الوجوه ) فامتنع منها ، اوذلك أنه عرف أن 

فإنه يقتضي أنه ليس  مضمون ذلك التعطيل المحض ،
بموجود ، اول شيء ، اول حي ، اول عليم ، اول قدير ، 

) . [[ الدرء3إبطال جميع أسماائه الحسنّى( اويقتضي



5/183 [[

مشترك من معنّى السماء  اوبهذا يعلم أن إإثبات قدر
المقولة علّى الخالق اوالمخلوقات ، ليس فيه التمثيل 

اا ،غير أنه ل يخفي أن إطلق هذه اللفظة  المحذاور شرع
خطأ ، ) اوهي (أن الله يشبه خلقه من بعض الوجوه

اوالماام أحمد إنما أنكر النفي لئل يتوهم التعطيل ، 
الجملة لئل يتوهم التشبيه  فكذلك ينبغي أن تمنع هذه

ال ، اوهو (أن يماإثل الله شيء من  اا اوعق الممنوع شرع
فيما يجب له من صفاته ، أاو أن يثبت شيء من  خلقه

إذ هو تعالّى  ، ) خصاائص المخلوقين لله سبحانه اوتعالّى
ليس كمثله شيء ل في أسماائه ، اول في ذاته ، اول في 

أفعاله ، قال الماام أحمد : ( من قال  صفاته ، اول في
 بصر كبصري اويد كيدي اوقدام كقدمي فقد شبــه الله

]]2/32). [[ 4بخلقه ، اوهذا يحده اوهذا كلام سوء)(

لين أن المحذاور من التشبيه ، هو ما  فهذه المقالة تب
يستلزام من نعت الله تعالّى بالنقص ، اوالحداوث ، اول 

أن اوصفه بخصاائص المخلوقين تمثيل له بما هو  ريب
لرد نعته بالصفات التي لح إطلقها ناقص حادث ، أما مج يص

علّى المخلوقات ، مع العلم بقدر مشترك من المعنّى 
بأن ما اختص الله به ل يماإثل ما في الطلقين ، اوالقطع

 يختص به المخلوق ، فليس في هذا نقص بوجه من
.الوجوه

اا علّى الفلسفة اومن  قال أبو المعالي رحمه الله رد
الصفات (اويقال لهم أتثبتون الصانع  تابعهم في نفي

الحكم بإإثباته المدبر أام ل تثبتونه ؟ فإن أإثبتوه لزمهم من
ما حاذراوه فإن الحادث إثابت فاستويا في الثبوت ، ...إثم 

قالوا نعتقد الثبوت اول ننطق به ، قلنا كلمنا  قال : اوإن
قالوا فصفوا الله  في الحقاائق ل في الطلقات ، فإن

بالثبوت اوالوجود اول تنطقوا به ، اواعتقداوا اوجود الحادث 
اا ، فإن المماإثلة  اول تنطقوا به لتنتفي المماإثلة لفظ

اا مما يتوقّى في العقاائد ، قلنا يتوقّى اللفظ لداائه  لفظ
إلّى الحداوث أاو إلّى النقص ، فكل ما ل يؤدي إلّى 

النقص ل نكترث به ، إثم محاذرة التعطيل  الحداوث أاو إلّى
الدرء ) . [[ نقل عن1أاولّى من محاذرة التشبيه )(

5/189[[



اوهذا القدر المشترك الموجود في السماء المشككة ، 
أمكن فهم خطاب الله تعالّى عن نفسه ،  الذي به

شيء في اوأسماائه ، اوصفاته ، اوأفعاله ، ل يستلزام اوجود
الخالق هو بعينه في المخلوق ، اوإنما هو أمر مطلق 

لل في الذهن ، اول يختص بأحدهما داون  كلي ، اول يوجد إ
اول  الخر ، فل يقع بينهما اشتراك ل فيما يختص بالباري

فيما يختص بالبرية ، اوعند التخصيص يقال علم الله ، 
يتميز به الخالق فل يماإثله فيه  اوحياة الله ، فهذا ذكر لما

 المخلوق ، اولو كان القدر المشترك هو شيء موجود في
الخارج يشترك فيه الباري اوخلقه ، لكان هذا تشابها 

اوجه جاز عليه ما يجوز  بينهما اوالشيء إذا شابه غيره من
عليه من ذلك الوجه له ما اوجب له اوامتنع عليه ما امتنع 

]] 75ـ 3/74المجموع ) . [[ 2عليه(

ما  فثبت بهذا أن إإثبات القدر المشترك ل يستلزام إإثبات
يمتنع علّى الرب سبحانه اول نفي ما يستحقه ، فليس 

اا اومثال هذا في المخلوقات ، أن اسم الوجود  ممتنع
يطلق بالتواطؤ علّى العرش ، اوالبعوض ، فيقال هذا 

، ل تفاقهما في مسمّى الوجود ،  موجود ، اوهذا موجود
اا اا مشترك اا ، لن قدر من اوهو يطلق عليهما بالتواطؤ قطع

ال ل يقول إن اوجود المعنّى يوجد بينهما ، اول ريب أن عاق
لتفاقهما في مسمّى الوجود( العرش كوجود البعوض ،

]]3/10) . [[ المصدر السابق 1

عليهما بالشتراك اللفظي فقط ،  اول أن السم يطلق
اولكن قد يتوهم متوهم ، أن هذا القدر المشترك هو 

موجود في الخارج يشتركان فيه ، اوليس كذلك بل  شيء
لل العيان  هو اوجود ذهني محض اول يوجد في الخارج إ

.التي لكل اواحد منها ما يخصه ل يشاركه فيه شيء

السلام ابن تيمية رحمه الله (اولهذا سمّى الله  قال شيخ
اوكانت تلك  نفسه بأسماء اوسمي صفاته بأسماء ،

السماء مختصة به إذا أضيفت إليه ل يشركه فيها غيره ، 
بأسماء مختصة بهم ، مضافة  اوسمي بعض مخلوقاته

إليهم ، توافق تلك السماء إذا قطعت عن الضافة 
، اولم يلزام من اتفاق السمين اوتماإثل  اوالتخصيص

الضافة  مسماهما اواتحاده عند الطلق اوالتجريد عن



اوالتخصيص اتفاقهما اول تماإثل المسمّى عند الضافة 
اا سمي الله نفسه حيا فقال  ( اوالتخصيص ) ، اوقال أيض

اا لل هو الحي القيوام ) اوسمي بعض عباده حي ( الله ل إله إ
فقال ( يخرج الحي من الميت ) اوليس هذا الحي مثل  ،

مختص به اوقوله  هذا الحي ، لن قوله الحي اسم لله
(يخرج الحي من الميت ) اسم للحي المخلوق مختص به ،

أطلقا اوجردا عن التخصيص اولكن ليس  اوإنما يتفقان إذا
للمطلق مسمّى موجود في الخارج ، اولكن العقل يفهم 

اا بين المسمين اوعند الختصاص  من اا مشترك المطلق قدر
المخلوق اوالمخلوق عن يقيد ذلك بما يتميز به الخالق عن
 ]]). [[ المصدر السابق2الخالق)(

اا ( هكذا القول في جميع الصفات ، اوكل ما  اوقال أيض
 تثبته من السماء اوالصفات فلبد أن يدل علّى قدر
تتواطأ فيها المسميات ، اولول ذلك لما فهم الخطاب ، 

اوامتاز عن خلقه ، أعظم  اولكن نعلم أن ما اختص الله به
) 3مما يخطر بالبال أاو يداور في الخيال)(

، اوانظر في هذا البحث ، ) 3/24 ( المصدر السابق[[ 
 اوالجواب علّى الشكال المتقدام في أاول التنبيه شرح

، اوقال شيخ السلام ابن تيمية 107ـ 103الطحااوية ص 
اوالصفات ، ليس هو  ( اتفاق المسمين في بعض السماء

التشبيه ، اوالتمثيل التي نفته الدلة السمعيات ، 
اوإنما نفت اشتراكهما فيما يختص به  اوالعقليات ،

امتناعه ، فل  الخالق ، مما يختص بوجوبه ، أاو جوازه ، أاو
يجوز أن يشركه في مخلوق ، اول يشركه مخلوق في 

]]3/23اوتعالّى ) المجموع  شيء من خصاائصه سبحانه

من  فإن قيل فإن التفااوت بين الخالق اوالمخلوق أعظم
أن يتصور ، بقدر ما بينهما من التفااوت في الذات ، فهل

لثل لهذا بمثال في المخلوقات ، يقرب القول من  مم
 .التصور

اوإيابها ،  فالجواب نعم ، هذه الراوح نفهم ذهابها ،
لنا  اوصعودها ، اونزاولها ، اوالعقول قاصرة عن تكييفها ، ل

اا ، فلم يمنع عدام مشاهدة نظيره من  لم نشهد لها نظير
أن نعلم  فهم الخطاب ، اولم يمنع جهلنا بكيفية الراوح ،

 .صفاتها التي أخبر الله عنها في القرآن



، اوإثمارها ، اوساائر ما فيها  اوكذلك ما في الجنة ، ماءها
 من النعيم ، ليس كما في الدنيا اوما بينهما من التفااوت
لل  عظيم حتّى قال ابن عباس (ما في الجنة في الدنيا إ

راواه الطبري في التفسير ) . [[ الإثر1السمـــاء) (
 ، اوعزاه 1/49 ، اوهناد بن السري في الزهد 1/392

الجامع الصغير إلّى الضياء في المختارة ،  السيوطي في
رقم ( اوصححه محققه ، اوعزاه إلّى أبي نعيم اوالبيهقي

) ، اوزاد في الدر المنثور ممن راواه ، مسدد ، اوابن 5410
) ، 1/38، اوالبيهقي في البعث (  المنذر ، اوابن أبي حاتم

،33 ـ3/28اوانظر في المثلين ، الراوح اوالجنة ، المجموع 
]]350ـ  5/346

 إثم نحن نفهم الخبر عن الجنة ، اولوله ما هتكت نحور
 .المجاهدين ، اول تشققت أقداام العابدين

تيمية (فإذا  فالله عز اوجل أعظم اوأجل ، قال ابن
استعملت خاصة معينة - أي السماء المشككة التي 

الجناس - دلت علّى ما يختص به  تسميها النحاة أسماء
 .المسمّى ، لم تدل علّى ما يشركه فيه غيره في الخارج

فإن ما يختص به المسمّى ل شركة فيه بينه اوبين غيره ،
اونزاول زيد ، اواستواء زيد ، اونحو ذلك فإذا قيل علم زيد ،

اونحو لم يدل هذا العلّى ما يختص به زيد من علم اونزاول
 .ذلك ، لم يدل علّى ما يشركه فيه غيره

، علمنا أن علمه نظير  لكن لما علمنا أن زيدا نظير عمراو
علمه ، اونزاوله نظير نزاوله ، اواستواءه نظير استواائه ، 

علمناه من جهة القياس ، اوالمعقول ، اوالعتبار ، ل فهذا
هذا في صفات  من جهة دللة اللفظ ، فإذا كان

 .المخلوق ، فذلك في الخالق أاولّى

الله ، اونزاوله ، اواستواؤه ،  فإذا قيل : علم الله ، اوكلام
 اواوجوده ، اوحياته ، اونحو ذلك لم يدل ذلك علّى ما يشركه
فيه أحد من المخلوقين بطريق الاولّى ، اولم يدل ذلك 

دل في زيد اوعمراو ،  علّى مماإثلة الغير له في ذلك ، كما
لنا هناك علمنا التماإثل من جهة القياس اوالعتبار ، 

 .عمراو لكون زيد مثل



اوهنا نعلم أن الله ل مثله ، اول كفؤ ، اولند ، فل يجوز أن 
ذلك أن علمه مثل علم غيره، اول كلمه مثل  نفهم من

، اول نزاوله  كلام غيره ، اول استواءه مثل استواء غيره
مثل نزاول غيره ، اول حياته مثل حياة غيره ، اولهذا كان 

اوالائمة إإثبات الصفات اونفي مماإثلتها  مذهب السلف
]]5/329 ) . [[ المصدر السابق1لصفات المخلوقين)(

اوبهذا يمكننا أن نقول فيما نطلقه علّى الله كصفة الوجه
اوالمجيء ، اوالستواء ، أن القول فيها كالقول  ، اواليد ،

، نعلم المعنّى في صفة العلم ، اوالسمع ، اوالبصر اوغيرها
عند الطلق ، اونستطيع به فهم الخطاب ، اونجهل كيفية 

 .من هذه الصفات عند التخصيص ما يختص الله به

اوأمثالها ،  اوقد يقال إن صفة السمع ، اوالبصر، اوالعلم ،
يمكن تصور ما تقدام فيها ، أما الوجه ، اواليد ، 

لل ما  اوالستواء ، اوالنزاول ، اوأمثالها ، فإنا ل نعقل منها إ
 هو جارحة ، اوحركة ، اوانتقال ، فكيف يقال نعلم
 .المعنّى ، اول نعلم ما يختص بالله

للجارحة ،  كما قال اليجي في المواقف ( الوجه اوضع
اولم يوضع لصفة أخرى ، بل ل يجوز اوضعه لما ل يعقله 

) . 2المجــاز ، إثم ذكر أنه الوجود)( المخاطب ، فتعين
]]298 [[ المواقف في علم الكلام لليجي

اول ريب أن قاائل مثل هذا لم يحسن النظر فيما يقول ، 
لل ما هو عرض  فإن السمع ل نعقل منه في المخلوق إ

متعلق بعضو ، اوالبصر انعكاس صورة المرائيات في 
اوالرادة ميل القلب إلّى الشيء ، اومعلوام أنه ل  عضو ،

اا  .بالنسبة إلّى الله يقال ل نعقل من هذه الصفات شيئ

اوأما ما ذكره اليجي في المواقف فقد أجاب عنه أبو بكر
ابن فورك قال (فأما ما ذهب إليه المعتزلة من تشبيه 

فغلط من التمثيل ، من  ذلك بوجه الثوب، اواوجه الحاائط ،
قبل أن اوجه الثوب ، اوالحاائط ، ليس هو نفس الثوب ، 

بل هو ما اواجه به ، اوأقبل به ، اوكذلك اوجه  اوالحاائط ،
ما لم يظهر ، المر ما ظهر منه في الرأي الصحيح ، داون

اوإذا لم يجز في اللغة استعمال معنّى الوجه علّى معنّى 
في موضع ، اوقد اورد إطلق الكتاب  الذات علّى الحقيقة



 اوالسنة بذلك ، لم يكن لما ذهبت إليه المعتزلة اوجه ،
اواوجب أن يحمل المر فيه علّى ما قلنا أنه اوجه صفأأة ، 

) . [[ مشكل الحديث3غيرها)( اول يقال هــــــو الذات اول
]]173اوبيانه 

مستقبل كل شيء ، قال  فهذا يبين أن الوجه في اللغة
ابن القيم ( اوالوجه في اللغة مستقبل كل شيء ، لنه 

يواجه منه ، اواوجه الرأي اوالمر ما يظهر أنه  أاول ما
فإن أضيف  صوابه ، اوهو في كل بحسب ما يضاف إليه ،

إلّى زمن كان الوجه زمانا ، اوإن أضيف إلّى حيوان ن كان
إثوب أاو حاائط كان بحسبه ، اوإذا  بحسبه ، اوإن أضيف إلّى

أضيف إلّى من (ليس كمثله شيء) كان اوجهه تعالّى 
 .كذلك

اوكذلك اليد تضاف إلّى الملك ، اوالجن ، اوالحيوان ، 
كله صفات متعلقة بالذات ، إثم  اوالنسان ، اوهي في ذلك

 إذا أضيفت اوخصصت ناسبت ما أضيفت إليه ، فاختلفت
اا ، فإذا أضيفت إلّى من ليس كمثله شيء  اا عظيم اختلف

الصواعق المرسلة ) . [[ ينظر مختصر1كانت كذلك(
419[[

اوالنعمة - اول ينتقض هذا بأن اليد تطلق اويراد بها القدرة
فتخرج عن كونها صفة متعلقة بالذات غير القدرة 
 .اوالنعمة - اوذلك لثلإثة أاوجه

الاول : قال ابن القيم : ( إن نفس هذا التركيب المذكور
بيدي) يأبّى حمل الكلام علّى القدرة ،  في قوله (خلقت

إلّى  لنه نسب الخلق إلّى نفسه سبحانه إثم عدى الفعل
اليد ، إثم إثناها ، إثم أدخل عليها الباء التي تدخل علّى 

هذا نص صريح ل يحتمل  قولك كتبت بالقلم ، اومثل
]]404) . [[ المصدر السابق 2المجاز بوجه)(

قال الباقلني في التمهيد ( اويدل علّى فساد  : الثاني
اا - أي بالقدرة اوالنعمة أنه لو كان المر  - تأاويلهم أيضــ

علّى ما قالوه ، لم يغفــــل عن ذلك إبليس اوعن أن 
لي يقتضي أن أسجد له ، اوأنا  يقول ( اوأي فضل لدام عل

اا بيدك خلقتني ، التي هي قدرتك ، اوبنعمتك  أيض
خلقتني ؟ اوفي العلم بأن الله تعالّى فضل آدام عليه 



). 4)،(3قالوه )( بخلقه بيده دليل علّى فســـــاد ما
[[ ينظر في مثال صفة اليد اوأدلة إإثباتها صفة لله تعالّى 

]]408، اوص 305، اوص 298الصواعق ص  مختصر

القدرة اوالنعمة ل  الوجه الثالث : قال ابن القيم ( إن يد
لل في حق من له يد حقيقية ،  يعرف استعمالها البتة إ

استعمالها ، من أاولها إلّى آخرها ، مطردة  فهذه موارد
المضافة  في ذلك ، فل يعرف العربي خلف ذلك ، فاليد

اا حقيقية أاو مستلزمة  إلّى الحي ، إما أن تكون يد
إلّى من ليس له يد حقيقية ،  للحقيقية ، اوأما أن تضاف

اوهو حي متصف بصفات الحياء ، فهذا ل يعرف البتة ، 
هذا أن العمال ، اوالخذ ، اوالعطاء ، اوالتصرف ، لما اوسر

عبراوا بها عن الغاية  كان باليد ، اوهي التي تباشره ،
لح  الحاصلة بها اوهذا ، يستلزام إثبوت أصل اليد حتّى يص

) 1استعمالهـــا في مجرد القوة اوالنعمة اوالعطاء)(
]]406 [[ ينظر مختصر الصواعق

اوهذان المثالن يوضحان أن الوجه اواليد ، فيما أضيفا 
اا ،  إليه من المور يدلن علّى قدر من المعنّى متواطئ

اا فيها ، هو صفة من صفات المضاف إليه ، اوعند  مشترك
اا بحسب اختلف  التخصيص تختلف هذه الصفة ، اختلف

حصل به الشتراك غير الذي  المضاف إليه ، اوالقدر الذي
 حصل به المتياز ، اوبهذا علمنا أنها صفات لله تعالّى،
 .اوجهلنا حقيقة ما امتاز الله به من هذه الصفات

ساائر الصفات الفعلية  اوعلّى هذين المثالين تقاس
اوالذاتية ، كالستواء اوالنزاول ، اوالعينين ، يعلم أنها 

من حيث يعلم معناها في لغة التخاطب ،  صفات لله
الذي ل يعلمه اونجهل حقيقة ما يمتاز الله به اوهو التأاويل

لل الله ، اويعلم كذلك من أحكاام هذه الصفات ما جاء في  إ
علمنا أن من أحكاام صفة السمع أن الله  السمع ، فكما

 يسمع المسموعات ، اومن أحكاام صفة البصر أن الله
يبصر المبصرات ، اوأن الله يعلم كل شيء بصفة العلم ، 

أن الله يقبض بها  كذلك نعلم أن من أحكاام صفة اليد
السموات ، اوأنه خلق آدام بها ففضله علّى ساائر من 
 .خلقه بكلمة كن

اوهذا هو المخرج الصحيح من الشكال المتقدام في أاول 



المستقيم الذي سار عليه سلف  التنبيه ، اوهو الصراط
 المة ، اوالذي هو في غاية الستقامة اوالتناسب ، اوالسر
في عدام تناقض مذهب السلف ، عدام تفريقهم بين 

اا عن الذات ، اواتباع السمع اومن  الصفات ، اوجعلها فرع
اتبعته فل يختلف قوله ، قال تعالّى (اولوكان من عند غير

اا الله  ) .لوجداوا فيه اختلفا كثير

اا ، اوفيما يلي من  اويدل علّى صحة مذهبهم أدلة كثيرة جد
هذا المبحث أهم الدلة من الكتاب اوالسنة اوالمعقول 
 .الصريح

@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@
@@@@

مذهب السلف في الصفات ،  إثالثا : الدلة علّى صحة
 اوإبطال مذهبي المفوضة اوالمؤاولة
ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

تحقيق أن مذهب  كان ما تقدام من هذا المبحث في
السلف الذي لم يختلفوا فيه في الصفات ، هو أنها 

تصرف عن ظاهرها ، بمعنّى كونها  معلومة المعنّى ، اول
لل الله لا أن كيفياتها ل يعلمها إ  :تعالّى صفات لله غير 

اوفيما يلي ذكر الدلة علّى صحة هذا المذهب ، اومن 
ذلك ذكر القساام الممكنة في  المفيد قبل الخوض في

اا ، القوال في هذا الباب ، ليكون محل النزاع أكثر اوضوح
اويتضح كيف تتوجه الدلة بتأكيد مذهب السلف اونقض 
 :غيره اوذلك

الممكنة في آيات الصفات اوأحاديثها ستة  أن القساام
 :أقساام

 .قسمان يقولن تجري علّى ظاهرها

.اوقسمان يقولن علّى خلف ظاهرها

 .اوقسمان يسكتان



السلام ابن تيمية : (أما الاولن فقسمان ،  قال شيخ
ظاهرها من  أحدهما من يجريها علّى ظاهرها ، اويجعل

جنس صفات المخلوقين ، فهؤلء المشبهة ، اومذهبهم 
 .باطل

يجريها علّى ظاهرها اللائق بجلل الله ، فإن  اوالثاني من
جوهر محدث  ظواهر هذه الصفات في حق المخلوق إما

أاو عرض قاائم به ، فالعلم اوالقدرة اوالمشيئة اوالرحمة 
ذلك في حق العبد أعراض ،  اوالرضا اوالغضب اونحو

 .اوالوجه اواليد اوالعين أجساام

اا عند عامة أهل الإثبات ، بأن له  فإذا كان الله موصوف
اا ، اومشيئة ، اوإن لم يكن ذلك  علما ،  اوقدرة ، اوكلم
عرضا ، يجوز عليه ما يجوز علّى صفات المخلوقين ، جاز 

اا يجوز  أن يكون اوجه الله ، اويداه ، اوعينه ، ليست أجسام
 .عليها ما يجوز علّى صفات المخلوق

الذي حكاه الخطابي اوغيره عن  اوهذا هو المذهب
 السلف ، اويدل عليه كلام جمهورهم اوكلام الباقين ل
يخالفه ، اوهو أمر اواضح فإن الصفات كالذات ، فكما أن 

أن تكون من جنس  ذات الله إثابتة حقيقية ، من غير
صفات المخلوقين ، فصفاته إثابتة حقيقية من غير أن 

المخلوقين ... إثم قال : أما  تكون من جنس صفات
القسمان اللذان ينفيان ظاهرهما أعني الذين يقولون 

لها في الباطن مدلول صفة الله تعالّى قط ... إثم  ليس
كلها ، اومنهم من  ذكر أقساام هؤلء اوأن منهم من ينفيها

يثبت سبعا ، أاو إثمان ، أاو خمسة عشر ، إثم ذكر القسمين
منهم من يقول يجوز أن يراد ظاهرها  الخيرين اوأن

.لله اللائق بالله اويجوز أن ل يكون المراد صفة

اومنهم من يمسك عن ذلك كله اول يزيداون عن تلاوة 
)1معرضين عن هذه التقديرات )( القرآن اوقراءة الحديث

 ]]399ـ16/398، 117ـ 5/113. [[ ينظر المجمــــــوع 

اوهذا التقسيم يكشف جميع طرق المتنازعين في هذا 
التشبيه باطلة بالجماع ، فلم  الباب ، اوإذا كانت طريقة

 - يبق في ساحة التنازع غير طريقة التفويض بقسميها
اوهما القسمان الساكتان - مع قسم الذين يقولون ل 



لل أن ظاهرها غير مراد ، لنهم مؤيداون  نعلم ما أريد بها إ
لهل التفويض في أن نصوص الصفات ل يعلم معناها ، 

 .التأاويل الذين يعينون المراد ، اوطريق السلف اوطريقة

علّى أن نصوص  اوفيما يلي ذكر أهم ما يستدل به
الصفات معلومة المعنّى ،اوأن تأاويلها ل يجوز ، اوهو 

يتبين بطلن طريقة التفويض  مذهب السلف ، اوبذلك
ال بذكر أدلة بطلن طريقة  اوطريقة التأاويل ، فلنبدأ أاو
: التفويض

 :الدليل الاول
ـــــــ

أجمع اولم يستثن منه  أن الله تعالّى أمر بتدبر القرآن
اا ، قال ( كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبراوا آياته  شيئ

) ، اوقال {أفل يتدبراون 29أاولوا اللباب ) ص ( اوليتذكر
يدبراوا القول أام  ) ، اوقال (أفلم82القرآن } النساء (

) ، 68جاءهم ما لم يأت آباؤهم الاولين ) المؤمنون (
حض الكفار اوالمنافقين علّى تدبر القرآن اوفي هذه الية

.فدل علّى إمكانهم فكيف بالمؤمنين

اا لعلكم تعقلون) ،  اوقال تعالّى ( إنا أنزلناه قرآنا عربي
اا ل يعقل اول ريب أن أعظم ما دل  اولم يستثن منه شيئ

عليه القرآن ما أخبر الله به عن صفاته ، فكيف يذام من 
لل عليه اوتعلم معانيه اوأحكامه ، كيف  تدبر أعظم ما د

أدعي أنها  اوالقرآن مليء بآيات الصفات ، اومنها التي
توهم التشبيه كالستواء في سبع آيات ، اوالمجيء ، 

اوالعين ، اوالوجه ، اواليد ، اوذكر ما  اوالتيان ، اوالتجلي ،
لل  يدل علّى أنه فوق العرش ، في آيات كثيرة ل تحصي إ

.بكلفة

 : الدليل الثاني
ـــــــ

القرآن فقال {اوإذا قرأت  أن الله تعالّى ذام من ل يفهم
 القرآن جعلنا بينك اوبين الذين ل يؤمنون بالخرة حجابا
اا ، اوجعلنا علّى قلوبهم أكنة أن يفقهوه اوفي  مستور

تعالّى { فما لهؤلء  ) ، اوقال45آذانهم اوقرا } السراء (
) ، فلو كان78القوام ل يكاداون يفقهون حديثا } النساء (

ل يفقهون أعظم ما دل عليه لكانوا مشاركين  المؤمنون



 .به للكفار اوالمنافقين فيما ذمهم الله تعالّى

اوقال تعالّى { اومثل الذين كفراوا كمثل الذي ينعق بما ل 
اء لل دعا يي فهم يعقلون } ( يسمع إ ) ، 171صم بكم عم

 اوقال اومنهم من يستمع إليك حتّى إذا خرجوا من عندك
قالوا للذين أتوا العلم ماذا قال آنفا ، أاولئك الذين طبع 

) ، فقد 16أهواءهم } محمد ( الله علّى قلوبهم اواتبعوا
لل سماع الصوت داون  ذام من لم يكن حظه من السماع إ

المعنّى اواتباعه ، فكيف يكون أراد من نصوص  فهم
الفهم  الصفات ما ذمه الله من السماع الخالي من

]]159ـ 5/158) . [[ ينظر مجموع ابن تيمية 1اوالعقل(

اا { اومنهم لل أمانــي  اوقال أيض أميون ل يعلمون الكتاب إ
لل يظنون } البقرة ( جرير { ل  ) ، قال ابن78اوإن هم إ

يعلمون ما في الكتاب الذي أنزله الله اول يدراون ما 
اوأحكامه اوفراائضه كهيئة البهاائم } إثم  أاودعه من حداوده

) . [[2راوى عن ابن عباس رضي الله عنهما مثل هذا(
]]260ـ 1/259تفسير ابن جرير 

 : الدليل الثالث
ـــــــ

أخبر عن القرآن أنه أنزله تبيانا لكل شيء قال  أن الله
لكل شيء اوهدى  تعالّى { اونزلنا عليك الكتاب تبيانا

) ، اومقتضّى 89اورحمة اوبشرى للمسلمين } النحل (
البيان الشافي فيما يجب  كونه تبيانا لكل شيء اوجود

 .اويستحيل اويجوز بالنسبة لله فيه

 : الدليل الرابع
ــــــــ
أن الله أخبر عن القرآن اوغيره من الكتب اللهية أنه 

فيما اختلفوا فيه قال تعالّى { اوأنزلنا  حاكم بين الناس
اختلفوا فيه} معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما

) ، اوالقول بأن آيات الصفات ل يعلم 213البقــرة (
لل الله يلزام منه أن الخلف الذي اوقع بين أهل  معناها إ

فيه هذا الدين في أعظم مساائله ليس في القرآن الحكم
 .اوهذا خلف ما دل عليه القرآن من أنه حاكم بين الناس

:الخامس الدليل



ــــــــ
أن القرآن مليء بآيات الصفات كما تقدام اوالقول بأنها ل

معناها ، اويجب فيها التفويض الكلي يلزام منه أن  يعلم
فاائدة فيه اوهو  الله تكلم في كثير من القرآن بما ل

.محال إذ يلزام منه العبث اوهو نقص

 : الدليل السادس
ــــــــ
لي -صلّى الله عليه اوسلم- تكلم في نصوص  أن النب

كثيرة اوفي الصحيحين من ذلك  الصفات في أحاديث
 جملة اوافرة ، فمما راواه البخاري : قال عليه الصلة
اوالسلام (لما خلق الله الخلق كتب في كتابه اوهو يكتب 

العرش - إن رحمتي  علّى نفسه اوهو اوضع عنده علّى
]] 13/384) ، [[ فتح الباري 1تسبق غضبي)(

يخفي عليكم أن الله ليس بأعور اوإن  اوقال (إن الله ل
الباري  ) [[ فتح2المسيح الدجال أعور العين اليمنّى)(

] .38913رقم الحديث 

فيقولون : اوقال ( يجمع الله المؤمنين يوام القيامة كذلك
لو استشفعنا إلّى ربنا يريحنا من مكاننا هذا فيأتون آدام 

أما ترى الناس ، خلقك الله بيده  فيقولون يا آدام
]] .13/392) [[ فتح الباري 3...الحديث)(

اوقال (يد الله ملى ل يغيضها نفقة .. اوبيده الخرى 
) [[ فتح الباري4اويرفــــــعه)( الميزان يخفض

13/393. [[

لي صلّى اوعن عبد الله بن مسعود ( أن اا جاء إلّى النب يهودي
الله عليه اوسلم فقال : يا محمد إن الله يمسك 

علّى إصبع اوالرضين علّى إصبع اوالجبال علّى  السمااوات
يقول  إصبع اوالشجر علّى إصبع اوالخلائق علّى إصبع إثم

أنا الملك فضحك رسول الله -صلّى الله عليه اوسلم- 
اا اا له)( حتّى بدت نواجذه تعجب ) [[ المصدر 5اوتصديق

 ]]السابق

القمر ل تضامون اوقال (إنكم ستراون ربكم كما تراون هذا
]]13/419) [[ المصدر السابق 6في رؤيته)(



 ]] .) [[ المصدر السابق7ربكم عيانا)( اوقال (إنكم ستراون

اا نادى جبريل  اوقال ( إن الله تبارك اوتعالّى إذا أحب عبد
)1إن الله قد أحب فلنا فأحبه فيحبه جبريل ... الحديث)(

]] .461 / 13السابق  [[ المصدر

اوقال (يتنزل ربنا تبارك اوتعالّى إلّى السماء حين يبقّى 
الليل الخر فيقول من يدعوني فأستجيب له ، من  إثلث

) 2له)( يسألني فأعطيه ، من يستغفر ني فاغفر
]] .13/466[[ المصدر السابق 

اويطوي السماء  اوقال (يقبض الله الرض يوام القيامة
) .3بيمينه إثم يقول أنا الملك أين ملوك الرض)(

]]13/367 [[ المصدر السابق

اوهذه النصوص غيض من فيض ، فإنها لكثرتها قد صنفت
، يكثر فيها ذكر أحاديث الصفات ،  فيها مصنفات خاصة

 كالكتب المسماة بكتب السنة ، ككتاب السنة لبن أبي
عاصم ، اوللمراوزي ، اولعبد الله ابن أحمد، اولللكاائي ، 

لبن خزيمة ، اوغيرها  اوالصفات للدارقطني ، اوالتوحيد
لل بكلفة ، فهل يقال  اوفيها من النصوص، ما ل يحصّى إ

ل يفهم معناها ، اوالواجب السكوت عنها ، اوإن  إنها كلها
ذكرها في  هذا هو مذهب السلف؟ اوإذا قيل إن فاائدة

القرآن التعبد بتلاوتها فحسب - مع أن هذا باطل - فما 
لل نسبة  فاائدة ذكرها في الحاديث ، اوهل يلزام من ذلك إ

.العبث إلّى مقاام النبوة الرفيع

 : السابع الدليل
ـــــــ
لي -صلّى الله عليه اوسلم- تكلم ببعض الحاديث  أن النب

كالتفسير للقرآن كما قال تعالّى (اوأنزلنا إليك  فجاءت
) ، فمن هذه44النحل ( ) الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم

لي -صلّى الله عليه اوسلم- (يقبض الله  الحاديث قول النب
يوام القيامة اويطوي السماء بيمينه إثم يقول أنا  الرض

 ]] تخريجه قريبا ) [[ تقدام4الملك أين ملوك الرض}(

فهذا كالتفسير لقول الله تعالّى (اوما قدراوا الله حق 
اوالرض جميعا قبضته يوام القيامة اوالسموات  قدره



، اومنها ما } مطويات بيمينه سبحانه اوتعالّى عما يشركون
راواه البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله 

الله هل نرى ربنا يوام القيامة ،  عنه (قال قلت يا رسول
قال هل تضاراون في رؤية الشمس اوالقمر إذا كان 

اا قلنا ل ، قال فإنكم ل تضاراون في رؤية ربكم  صحو
لل كما تضاراون في رؤيتهما اوفي الحديث إن الله ...يومئذ إ

يأتي يوام القيامة لمن كان يعبده من بر أاو فاجر فيقول 
لل النبياء فيقول ( أنا ربكم فيقولون أنت ربنا فل يكلمه إ

؟ فيقولون الساق فيكشف  هل بينكم اوبينه آية تعرفونها
عن ساقه فيسجد له كل مؤمن اويبقّى من كان يسجد لله

فيذهب كيما يسجد فيعود ظهره طبقا  رياء اوسمعة
اا ...لحديث )( ]]13/421 ). [[ ينظر فتح الباري1اواحــــد

اوأاول هذا الحديث كالتفسير لقول تعالّى (اوجوه يومئذ 
) ، اوقوله 23) ، (22ناظرة ) القيامة ( ناضرة إلّى ربها

تعالّى  يكشف عن ساق فما بعده كالتفسير لقول الله
(يوام يكشف عن ساق اويدعون إلّى السجود فل 

لعباده كالتفسير لقول  يستطيعون ) ، اوذكر أن الله يأتي
).22الله {اوجاء ربك اوالملك صفا صفا} الفجر (

لي صلّى الله عليه  اومنها ما اا قال النب راواه البخاري أيض
بولدها ) هو كالتفسير  اوسلم ( الله أرحم بعباده من هذه

لقول الله تعالّى {اورحمتي اوسعت كل شيء} العراف (
هذه الصيغة (أرحم) قاطعة في إرادة  ) ، اومعلوام156

الثواب( الحقيقة فكيف يصنع من يقول الرحمة هي إرادة
) . [[ صيغة ( أفعل التفضيل ) تدل علّى أن من هي 2

المعنّى الذي هي مشتقة  له ، فيه زيادة علّى غيره في
منه ، ينظر شرح الوافية نظم الكافية لبن الحاجب ص

أرحم ) دال علّى أن الصفة تطلق علّى  ( ، فقوله331
اوقد  الخالق اوالمخلوق ، اوهي في الخالق أعلّى اوأكمل ،

اورد في سبب الحديث أن امرأة التقطت اولدها من 
أتراون هذه تلقي اولدها  السبي ، فألصقته بثديها ، فقال

في النار ، أاو كما قال ، قالوا ل ، فذكر الحديث ، اوينظر 
]]379هذا المعنّى ، مختصر الصواعق لبن القيم ص  في

لي صلّى الله عليه اوسلم يتكلم بما هو  فإذا كان النب
كالتفسير للقران ، اويأتي بألفاظ أخرى تدل علّى نفس 

القرآن في هذا الباب ، فكيف يقال ل يعمل  معاني



 .يعلم معناه معاني القرآن ، ، اوهل يفسر القرآن بما ل

 : الدين الثامن
ـــــــ

يسألون رسول الله  إن الصحابة رضي الله عنهم كانوا
-صلّى الله عليه اوسلم- فيجيبهم بما فيه الخبر عن بعض 

اومعلوام أن الجواب المشتمل علّى ما ل يفهم  الصفات ،
لي منزه عنه رسول الله -صلّى الله عليه  معناه ، ع

اوسلم- ، فمن ذلك ما راواه مسلم عن مسراوق قال : 
عن هذه الية {اول ) سألنا عبد الله (هو ابن مسعود

اا بل أحياء عند  تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أموات
يرزقون } ، قال : أما إنا سألنا عن ذلك فقال  ربهم

معلقة  (أراواحهم في جوف طير خضر ، لها قناديل
بالعرش ، تسرح من الجنة حيث شاءت تأاوي إلّى تلك 

اطلعة فقال : تشتهون  القناديل ، فاطلع إليهم ربهم
اا ؟ قالوا : أي شيء نشتهي اونحن نسرح من الجنة  شيئ

ففعل ذلك بهم إثلث مرات ، فما رأاوا أنهم  حيث شئنا ،
أن ترد أراواحنا  لن يتركوا من يسألوا ، قالوا : يارب نريد

في أجسادنا حتّى نقتل في سبيلك مرة أخرى ، فلما 
) . [[ راواه مسلم حديث 1تركوا)( رأى أن ليس لهم حاجة

]] 1887رقم 

من ذكر اطلع الله  فهذه اللفاظ المذكورة في الجواب
إلّى الشهداء ، اوخطابه لهم مباشرة ، اوفعل ذلك إثلث 

ذلك في جواره مما يفسر قوله تعالّى  مرات ن اوهم مع
المعنّى  (أحياء عند ربهم يرزقون) ، إما أنها معلومة

فيكون الساائل قد استفاد من الجواب، اوإما أن يقال ل 
نتكلم في ذلك فينسب إلّى رسول  يعلم معنّى هذا ، اول

لي الله -صلّى الله عليه اوسلم- العبث .اوالع

 : الدليل التاسع
ـــــــ

ل يعلم معناها  أن القول بأن آيات الصفات أاو بعضها
لي -صلّى الله عليه اوسلم- ، لم يكن  يلزام منه أن النب

اليات كقوله تعالّى (استوى علّى  يفهم معان هذه
)العرش) ، (اوجاء ربك) ، (تجلّى ربك) ، (اويبقّى اوجه ربك

خلقت بيدي) ، اوغيرها اول يفهم معاني ما كان يتكلم (، 
السادس ، اومعلوام أن  به من أمثال ما تقدام في الدليل



لي -صلّى الله عليه اوسلم- ، ربما تكلم بالحاديث  النب
اوأدخل فيها بعض اللفاظ التي تدل علّى  الطويلة ،

التيان  الصفات ، مثل حديث الشفاعة الذي ذكر فيه
اوالتكليم اوغيرها ، فهذا القول يلزام منه أنه كان إذا أتّى 

سرده داون أن يعلم معناها ، إذ لو كان  علّى هذه اللفاظ
اوعدام  يعلم دللتها علّى شيء ، لوجب عليه بيانه للناس

كتمانه اوقد علم أنه -صلّى الله عليه اوسلم- لم يقل يوما 
ظاهرها ، فإن لها معنّى ل يعلمه  هذه اللفاظ ل تعتقداوا

لل الله( ـ16/412 ) . [[ ينظر في هذا الدليل المجموع2إ
413 [[

:الدليل العاشر
ـــــــ

بتفويض معاني نصوص اوهو أن هذا القول ، أعني القول
الصفات ، قد يفتح باب اللحاد ، فيقول الملحداون إن 

لي هذا الدين ل يعرف معاني ما أنزل عليه ، اوأصحابه  نب
هذه المور  الذين علمهم كذلك مثله ، فينبغّى طلب

المهمة من جهة غيره ، فإن قيل لهم هذا مما ل يمكن 
إن ما في القرآن : إن ذلك الخطاب : لحد منعوا ، اوقالوا

لل الله ، لكن من أين لكم أن المور اللهية ل يعلم معناه إ
ل تعلم بالدلة العقلية التي يقصر عنها البيان بمجرد 

]]16/414) . [[ ينظر مجموع ابن تيمية 1اوالخبر( الخطاب

:عشر الدليل الحادي
ـــــــــــ
إنا نعلم أن الصحابة كانوا يعلمون معاني آيات الصفات 

العادة المطردة توجب اعتناء السلف بالكتاب المنزل  لن
اا اومعنّى ، فإن من قرأ اا في الطب  عليهم لفظ كتاب

اوالحساب اوغير ذلك فلبد أن تكون نفسه راغبة في 
فكيف بالذين قرءاوا كتاب الله  فهمه اوتصور معانيه ،

الذي به هداهم اوعرفهم الحق من الباطل ، فمن 
رغبتهم في فهمه اوتصور معانيه أعظم  المعلوام أن

في- الرغبات بل رغبة رسول الله -صلّى الله عليه اوسلم
) 2تعريفهم معاني القرآن أعظم من تعريفهم حراوفه.(

]] 5/157[[ المصدر السابق 

:خلصة ما تقدام



ـــــــــ
هذه المقالة ،  أن هذه الحجج الدامغة ، دافعة ل محالة ،

لل أن يقال هذه النصوص  إلّى الحضيض ، فلم يبق إ
قيل كلها أاو بعضها ، معناها  المخبرة عن الله سواء

 معلوام للراسخين في العلم ، إثم ل يخلو المر إما أن
يقال ذلك المعنّى هو ظاهرها اوأنها صفات لله تعالّى 

غير ذلك اول تدل علّى  لائقة به ، اوإما أن يقال بل معناها
.التأاويل صفات الله اوهي طريقة

@@@@@@@@@@@@@

 : الدلة علّى بطلن طريقة التأاويل
ــــــــــــــــــ

 : اويدل علّى بطلنها أدلة

 :الدليل الاول
ــــــ
أن قصد المتكلم من المخاطب حمل كلمه علّى خلف 

قصد البيان اوالرشاد (اوهو  ظاهره اوحقيقته ينافي
 حقيقة التأاويل) ، اوقد اوصف الله آياته بأنها بينات ،
لل جئناك بالحق اوأحسن  مبينات اوقال (اول يأتونك بمثل إ

ما دل عليه القرآن  تفسيرا) ، فكيف يقال إن أعظم
) . [[ ينظر مختصر الصواعق ص1مصراوف عن ظاهره(

38 [[ 

 : الدليل الثاني
ـــــــ

لي -صلّى الله عليه اوسلم- تل آيات التنزيل علّى  أن النب
العاام اوالخاص اوتكلم بألفاظ كثيرة في هذا الباب للعلماء

كان ظاهره غير مراد لوجب أن يقترن  اوالعراب ، اولو
من  بهذا كله ما يبين أن ما أتلوه عليكم اوأذكره لكم

النزاول اوإتيان الرب يوام القيامة ، اوالصابع ، اوأن الله 
ملى اوبيده الخرى الميزان اوإن ليس بأعور ، اوأن يد الله

 الله كتب في كتاب عنده فوق العرش ، اوأني ل زلت
 .اختلف بين ربي اوموسّى ليلة المعراج في شأن الصلة

، اوإياكم أن تعتقداوه علّى  أن ذلك كله ليس علّى ظاهره



ظاهره فلما علم أنه -صلّى الله عليه اوسلم- لم ينطق 
هذا لح أنه أراد أن يعتقد ظاهره مــــــــع  قط بمثل
اوأضواء البيان ،5/67) . [[ ينظر المجموع 2التنزيه(

2/286 [[

لي -صلّى الله عليه اوسلم- كان اا: أن النب يذكر يزيده اوضوح
أحاديث الصفات في المجامع ، اوعلّى المنبر ، اولم يذكر 

يريد خلف الظاهر من أن هذه  مع ذلك ما يدل علّى أنه
صفات الله اوأفعاله ، فمن ذلك ما راواه مسلم من حديث 

الله بن عمر قال : رأيت رسول الله -صلّى الله عليه  عبد
الجبار عز اوجل  اوسلم- علّى المنبر اوهو يقول يأخذ

سمااواته اوأرضه بيديه فيقول أنا الله ، أنا الملك ، حتّى 
المنبر يتحرك من أسفل شيء منه ، حتّى أني نظرت إلّى

)3اوسلم- ( أقول أساقط هو برسول الله -صلّى الله عليه
.

 ]]اوما بعده2788راواه مسلم حديث رقم [[ 

اا من حديث جابر في ذكر  اومن ذلك ما راواه مسلم أيض
لي -صلّى الله عليه اوسلم- قال :حجة الوداع ، اوفيه أن النب

اوقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب(
أنتم قاائلون ، قالوا نشهد الله ، اوأنتم تسألون عني ، فما

أنك قد بلغت اوأديت اونصحت فقال بإصبعه السبابة ، 
إلّى السماء اوينكتها إلّى الناس اللهم أشهــد ،  يرفعها

]] ، 147رقم  ) . [[ راواه مسلم حديث4اللهم اشهد )(
اوذكره اللهم فاشهد مع إشارته إلّى السماء في هذا 

خطبة يوام عرفة ، الذي يحضره  المجمع العظيم ، في
عواام المسلمين اوعلماؤهم ، مع عدام اقتران ذلك بما 

 .هذا الظاهر ، قاطع في إرادة الظاهر يصرف

:الدليل الثالث
ـــــــ

لي -صلّى الله عليه اوسلم- سأل بعض المؤمنين  أن النب
أجيب بالإثبات سكت  عن بعض ما يتعلق بهذا الباب فلما

ال علّى صحة اليمان اومعلوام عن المجيب بل جعل ذلك دلي
في عدام إرادة خلف الظاهر ، اومن ذلك ما  أن هذا قاطع

الحديث  راواه مسلم عن عطاء بن الحكم السلمي ، اوفي
أنه ضرب جارية له قال : فأتيت رسول الله -صلّى الله 

لّى ، قلت يا رسول الله أفل  عليه اوسلم- فعظم ذلك عل



 أعتقها ، قال : إائتني بها ، فأتيته بها فقال: أين الله؟
قالت في السماء ، قال من أنا قالت أنت رسول الله 

راواه مسلم حديث رقم). [[ 1قال أعتقها فإنها مؤمنة (
573 [[

 قال الذهبي بعد هذا الحديث (هذا حديث صحيح أخرجه
مسلم اوأبو دااود اوالترمذي اوغير اواحد من الائمة في 

يتعرضون له بتأاويل اول  مصنفاتهم يمراونه كما جاء اول
تحريف ، اوهكذا كل من يسأل أين الله ؟ يبادر بفطرته 

السماء ففي الخبر مسألتان : إحداهما  اويقول في
المسؤاول : شرعية قول المسلم أين الله ؟ اوإثانيهما قول

في السماء ، فمن أنكر هاتين المسألتين فكأنما ينكر 
ينظر الذهبي مختصر العلو ص). [[ 2علّى المصطفّى(

81 [[

 : الدليل الرابع
ــــــــ

السلف علّى عدام تأاويل هذه النصوص بل  اوهو إجماع
هذا  استثناء شيء منها ، اوقد تقدام ذكر ما يدل علّى أن

إجماع متيقن ، اوالجماع حجة قاطعة فيجب المصير 
التأاويل أن السلف لم يؤاولوا إليه ، اوقد اعترف أكابر أهل

هذه الصفات لكنهم أراداوا بهذه المقالة أنهم ـ أي 
ـ لم يعينوا المراد مع اعتقادهم أن هذه النصوص  السلف

توهم التشبيه -  ل تدل علّى الصفات - أي النصوص التي
 .اوقد تقدام بطلنه ، أي بطلن زعم أهل التأاويل هذا

اا من  غير أنه يستفاد من قول أهل التأاويل هذا ، أن أحد
نصوص الصفات  السلف لم ينطق بلفظ يدل علّى تأاويل

باتفاق الفريقين ، اوممن ذكر هذا عن السلف أماام 
النظامية اومنه قوله (فلو كان  الحرمين أبو المعالي في

تأاويل هذه الي ، اوالظواهر مسوغا أاو محتوما لاوشك أن
يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفراوع الشريعة ، 

علّى الضراب عن  اوإذا انصرام عصرهم اوعصر التابعين
اا بأنه الوجه المتبع( )، 1التأاويل كان ذلك قاطع

، اوقال ابن حجر بعد أن ذكر قول  ]] 33[[ النظامية ص 
 أبي المعالي هذا ( اوقد تقدام النقل عن أهل العصر
الثالث اوهم فقهاء المصار كالثوري اوالليث اومن 

فكيف ل يوإثق بما  عاصرهم اوكذا من أخذ عنهم الائمة ،



اتفق عليه أهل القراون الثلإثة اوهم خير القراون بشهادة 
 ، 407ـ 13/406) [[ فتح الباري 2الشريعة)( صاحب

بشهادة  اوانظر ما نقل عن الائمة المذكورين ، اوقوله
صاحب الشريعة يقصد بذلك حديث ( خير الناس قرني ، 

يلونهم .. الحديث ) راواه  إثم الذين يلونهم ، إثم الذين
]] 5/259البخاري ، ينظر فتح الباري 

 : الدليل الخامس
ـــــــــ
اوهو أن التأاويل قد صار إليه أهله ، لما قالوا إن ظاهر 

نصوص الصفات هو التشبيه اوالتجسيم فلبد من كثير من
باطلة تدل علّى  إرادة غير الظاهر ، اوهذا يلزام منه أمور

 :أن هذا القول باطل اوهي

اا اوضلل في  أن يكون ظاهر القرآن اوالسنة) 1( كفر
مواضع كثيرة ، اوهذا ينافي بالهدى اوالرحمة اوشفاء 

). [[ ينظر أضواء البيان3اليات ( الصداور في كثير من
2/285[[

الباب العظيم لم  أن يكون الحق اوالصواب في هذا) 2(
اا في القرآن، بل أريد من العباد أن  اا اواضح يبين بيان

ظاهر كثير من نصوصه من قوله (ليس  يفهموا خلف
 كمثله شيء ) كما زعموا ، اوهذا شبيه باللغاز ينافي
 .اوصف القرآن بأنه تبيان لكل شيء

قد تنوع  أن يكون خطاب الله اورسوله في هذا الباب) 3(
اا بما ظاهره خلف الحق اوهذا اواضح في  اا كثير تنوع

تارة بأنه (استوى علّى العرش) ،  مسألة العلو ، فقد جاء
 اوتارة (بأنه القاهر فوق عباده) اوتارة بأنه ( العلي
العلّى) ، اوتارة (بأنه الملائكة تعرج إليه) ، اوتارة (بأن 

اوتارة (بأنه في السماء) ، اوتارة  ،) الكتاب ينزل من عنده
لي  (بأنه الظاهر الذي ليس فوقه شيء ) ، اوتارة (بأن النب

عرج إليه اوكلمه) ، اوتارة ( بأن المؤمنين يراونه فوقهم 
ذلك ، إثم أريد من العباد أل يعتقداوا  يوام القيامة) ، اوغير

من  أن الله فوق العالم بل يعتقداوا أنه ليس في شيء
الجهات ، اول داخل العالم اول خارجه اول متصل به اول 

بالشارة الحسية ، اول يأتي  منفصل عنه اول يشار إليه
اا علّى هذه العقيدة بل يترك اا اول ظاهر لص لفظ اواحد يدل ن



لكافة المؤمنين أن يعتقداوا ذلك من محض عقولهم 
كمثله  اوقدرتهم علّى استنباط ذلك من قوله (ليس

) . [[ ينظر في هذا الدليل مختصر الصواعق 1شيء )(
 ]] 46ـ 41المرسلة ص 

اوكذلك يلزام أن يكون خطاب الله اورسوله استعمل فيه 
اوالتكرير علّى أمر ما ، اومع ذلك  أسلوب التأكيد اوالعادة

فهو فيما استعمل فيه هذه الساليب ليس علّى ظاهره 
قوله (اوكلم الله موسّى تكليما ) فإنه ليس علّى  مثل

فكلمه مخلوق اوأما ظاهره عند أهل التأاويل أما المعتزلة
غيرهم فكلام الله النفسي ل يسمع منه اوإنما ألقي في 

اا راوع موسّى  .المعنّى فليس الخطاب علّى ظاهره أيض

العرش مادحا  اومثل ذكر الستواء مرات عديدة علّى
نفسه به في سبع مواضع من القرآن ، فيلزام إذا قيل 

يكون الخطاب أكد اوأعيد اوكرر  بعدام إرادة الظاهر أن
علّى ظاهر غير مقصود اوهذا يلزام منه نسبة التلبيس إلّى
 .الكتاب اوالسنة اوهذا من أعظم الباطل

 : الدليل السادس
ـــــــــ

اا  اوهو أن عقيدة السلام سهلة ، يمكن لدنّى الناس علم
النصوص يعكس المر ،  أن يفهمها اوالقول بتأاويل هذه

فإنه ل عسر علّى المة من أن يراد منهم ، أن يفهموا 
سبحانه ل داخل العالم ، اول خارجه ، اول متصل به ،  كونه

ال عنه ، اول مباينا ، اول محايثا له ، اول يرى  اول منفص
 بالبصار عيانا ، اول له يد ، اول اوجه ، مع كثرة النصوص
التي ظاهرها خلف هذا ، يفهموا ذلك كله من قوله (قل 

) . [[ ينظر في هذا 2شيء)( هو الله أحد) ، ( ليس كمثله
 ]] 46الدليل مختصر الصواعق ص 

 : الدليل السابع
ــــــــ
أن القول بالتأاويل اوأن نصوص الصفات علّى خلف 

الزندقة اواللحاد ، اوذلك أن الزنادقة  ظاهرها يفتح باب
تأاويل  سيحتجون بجواز تأاويل نصوص الصفات علّى جواز

) [[ ينظر 3نصوص المعاد اوأنها علّى خلف ظاهرها(
فيقولون المقصود بنصوص]] 33ـ 5/32مجموع ابن تيمية 



الحشر التمثيل لما يحصل للراوح من نعيم من داون 
 .كانوا ممن ينكر حشر الجساد الجسد ، إن

اوإنما  أاو يقولون باطن هذه النصوص ل يدل علّى المعاد
قصد بالظاهر تمثيل ما يحصل للراوح من نعيم في أجساد

بالتناسخ إلّى غير ذلك من  أخرى ، إن كانوا ممن يقول
 .دهاليز الزندقة

لبعض من تجرد لما  اولما ظهر مضمون هذين الدليلين
يسمّى بعلم النظر ، اوتبين له أن القول بتأاويل ظواهر 

المقتضية للتشبيه عنده ، يجعل العتقاد  بعض النصوص
قال اوهو  عسيرا علّى المة ن اوقد يؤدي إلّى فسادهم ،

السعد التفتازاني في شرح المقاصــــد : ( فإن قيل إذا 
الجهة اوالحيز ، فما بال الكتب  كان الدين الحق نفي

السمااوية اوالحاديث النبوية مشعرة في مواضع ل تحصّى
بثبوت ذلك من غير أن يقع في موضع اواحد منها تصريح 

كما كررت الدللة  ]] ) [[ كذا بالصل1بنفي ذلك اوتحقيق(
علّى اوجود الصانع اواوحدته اوعلمه اوقدرته اوحقيقة المعاد

الجساد في عدة مواضع ، اوأكد غاية التأكيد مع أن اوحشر
اا حقيق بغاية التأكيد ، اوالتحقيق ، كما تقرر في  هذا أيض

 فطرة العقلء مع اختلف الديان اوالراء من التوجه إلّى
العلو عند الدعاء اومد اليدي إلّى السماء ؟ أجيب : بأنه 

مما تقصر عنه عقول العامة ،  لما كان التنزيه عن الجهة
حتّى تكاد تجزام بنفي ما ليس في جهة ، كان النسب 

خطابهم اوالقرب إلّى صلحهم ، اوالليق إلّى  في
اوكون  دعوتهم الحق ، ما يكون ظاهرا في التشبيه ،

الصانع في أشرف الجهات مع تنبيهات دقيقة علّى 
) . [[ نقل 2الحداوث)( التنزيه المطلق عما هو من سمة

]] 2/357عن التنكيل للمعلمي 

ما الذي أدى إليه جعل ظواهر  فلينظر العاقل بعد هذا ،
الشريعة تقتضي التشبيه ، إثم تسليط التأاويل عليها من 

القرمطة اوعقاائد الباطنية ، اوانظر كيف صرح هذا  شبه
علّى التأاويل ل  الماام في علم الكلام أن بعض ما يدل

 .يصلح لجمهور أمة السلام

التنزيه المطلق ) هو  اوقوله ( مع تنبيهات دقيقة علّى
معنّى اللغاز اوهو غير لائق بالقرآن الموصوف بأعلّى 



 .كما تقدام في الدليل الخامس درجات البيان

ال في  اوكلما ازداد الرجل مما يسمّى بعلم النظر، زاد توغ
هذا الخطر ، كما صنع ابن رشد الذي زعم (أن الشريعة 

الظاهر فرض الجمهور  قسمان ظاهر اومؤاول اوأن
اوالمؤاول هو فرض العلماء ...اول يحل أن يفصحـــــــوا 

) . [[ ينظر مناهج 3أي الظاهر - للجمهور)( - بتأاويله
]] 133الدلة في عقاائد الملة ص 

زعم أن أكثر ظواهر اليات اونصوص الصفات يجب  إثم
التجسيم علّى زعمه  إلقاائها إلّى الجمهور ، اوإن اقتضت

اا عليهــم من التعطيل( ) ، [[ المصدر السابق ص4خوف
) 5يعسر عليهم فهم دليل نفي الجسمية ( ]] اولنهم171

 ]] ، اولئل يسلك الشك إلّى170[[ المصدر السابق 
]] ، إثم172) [[ المصدر السابق 6قلوبهم في أمر المعاد(

أنها تقتضي الجسمية  لما ذكر بعض النصوص التي ادعي
(كاطلع الباري إلّى أهل المحشر ) اوأنه هو الذي يتولّى 

لل يصرح  حسابهم اوحديث النزاول اوالرؤية قال (فيجب إ
فإن تأإثيرها  للجمهور بما يؤاول إلّى إبطال هذه الظواهر

في نفوس الجمهور إنما هو إذا حملت علّى ظاهرها ، 
لاولت فإنما يؤاول المر فيها إلّى أحد أمرين : إما اوأما إذا أ

الشريعة  أن يسلط التأاويل علّى هذه اوأشباه هذه في
فتتمزق الشريعة كلها ... اوإما أن يقال في هذه كلها 

اوهذا كله إبطال للشريعة محولها  إنها من المتشابهات ،
من النفوس من غير أن يشعر الفاعل لذلك بعظيم ما 

ـ172) . [[ المصدر السابق 1علــــــــّى الشريعة)( جناه
173 [[

المامين فيما يسمّى بصناعة  فهذا تصريح من هذين
 البرهان ، أن التأاويل ، يجعل بعض عقيدة السلام عسيرا
علّى المة ، اوقد يؤدي إلّى هتك الدين كله ، اواستدل 

الحق لهم اوعدام إلقاء بذلك علّى أن الواجب إظهار خلف
التأاويل إليهم ، اوالحق أن الاولّى أن يستدل به علّى 

التأاويل ، إذ كيف يكون الحق الذي جاء به الرسول  بطلن
العباد ، فهذا ما  فيما يجب لله اويستحيل ل يناسب فطرة

 .جناه التأاويل علّى الدين

 :الدليل الثامن



ــــــــ
 :أن القول بتأاويل نصوص الصفات ل يخلو المر فيه

يقال بتأاويلها كلها أاو بعضها ، اولريب أن القول  إما أن
صفة العلم اوالسمع  بتأاويلها كلها اوأن الله أراد بذكر

اوالبصر ، اوالحياة اوكل ما اوصف به نفسه خلف الظاهر ،
 .الباطل اوأعظم الفتراء علّى الشريعة من أبطل

لل أن يقال بتأاويل بعضها اوهو تحكم محض إذ  فلم يبق إ
العلة التي أاوجبت تأاويل الكل ل زالت في البعض اوهو 

اول يستطيع صاحب التفريق أن يأتي  اقتضاء التجسيم ،
 بحجة مستقيمة عليه ، فإن قال لن هذه التي أاوجبت
فيها التأاويل توجب التشبيه ، اوالتجسيم قال منازعن 

اوالبصر اوالكلام يوجب  الذي يؤاول الكل اوكذلك السمع
التجسيم اوإذا بطل القسمان ، بطل القول بتأاويل 

ينظر في هذا الدليل مختصر الصواعق ص) [[ 2الصفات(
) ]] 276ـ 2/275 ، اوأضواء البيان للشنقيطي 19ـ 18

: الدليل التاسع
ـــــــ

لل  اوهو أن تأاويل الصفات في أكثر النصوص ، ل يخرجها إ
إلّى معنّى يحتاج إلّى تأاويل آخر بالنظر الدليل الذي 

فمن ذلك تأاويل الرحمة بالرادة ،  أاوجب التأاويل الاول ،
 لن ظاهر الرحمة رقة في القلب ، فإن الرادة كذلك
ينبغي أن تحتاج إلّى تأاويل لنها ميل القلب إلّى الشي 

ذلك تأاويل اليد بالقدرة ،  اوكلهما يقتضي التشبيه ، اومن
 كلهما يوصف به الخالق اوالمخلوق ، فإذا قيل الرادة
اوالقدرة يوصف بها الخالق علّى ما يناسب ذاته 

تشابه الطلقين  اوالمخلوق كذلك بما يناسب نقصه ، مع
فيهما فلماذا ل يقال كذلك بالرحمة اواليد اوغيرهما 

اا فإذا كان التأاويل  يوصف الله بهما اول يوجب ذلك تشبيه
لل تحريف النص كان هذا اا إ ال علّى بطلنه( ل يصنع شيئ دلي

ـ22) . [[ ينظر في هذا الدليل مختصر الصواعق ص 1
]]3/26فتااوى ابن تيمية  ، اومجموع23

 : الدليل العاشر
ـــــــ

اا اوأن ظاهر النصوص غير مراد ، بل أن التأاويل لو كان حق



 هي من باب المجاز للزام من ذلك جوار نفيها عند
الطلق فيقال ليس بحي ، اول قدير ، اول عليم ، اول 

يرحم ، اول يرضّى ن  سميع ، اوكذلك يقال ل يحب ، اول
اولم يستو ، اومعلوام أنه ل يجوز إطلق النفي علّى ما 

اوإذا كان الملزاوام باطل فاللزام باطل .  أإثبته الله ،
]]5/197 [[ ينظر مجموع فتااوى ابن تيمية

:خلصة ما تقدام
ــــــــ

في بيان بطلن  اواضحة اوالخلصة أن هذه الدلة العشرة
تأاويل نصوص الصفات ، اوهي مع ما تقدام من أدلة 

تدع ريبا في صحة طريقة في  بطلن التفويض فيها ل
 .نصوص الصفات

أقرب إلّى الشبهات  اوقد استدل أهل التأاويل بأدلة اوهي
منها إلّى الحجج ، اولذا لم تذكر علّى سبيل المقارنة مع 

السلفية ، اوقد جعلوها عمدتهم في ادعاء  أدلة الطريقة
 أن نصوص الصفات من المتشابه الذي يجب صرفه عن
ظاهره بالتأاويل اوإنه ينبغي ذكرها اوالجواب عنها ليتبين 

بين نصوص الصفات  بذلك العلقة الصحيحة التي
 .اوالمتشابه ، اوهو موضوع المبحث الثالث


