## الشريط الثامن

الحمد ِلله حق حمِده، وأشهد أن ٍلا إله إلا الله وحده لا شريك له تعظيماً لمجده، وأشهد أنَّ محمداً عبد الله ورسوله وصفيه وخليله، أما بعد:

الأسئلة

س/ ما معنى قول (منه بدأ وإليه يعود)؟ ج/ قول طائفة من السلف في القرآن الكريم الذي هو كلام الله ١: (مينه بدأ وإليه يعود)، يعني منه 🏿 بدأ قيولاً وكلاماً وتنزيلاً، فلما تَكَلَّمَ بِهِ سمعه منه جبريل عليه السلام فبلُّغَهُ جبريل نبينا محمدا ﷺ كما سمعه، وقولهم (**وإليه يعود**) يعني في آخر الزمان حين لا يُعْمَلُ بالقرآن فَيُكَرِّمُ الله 🏻 كلامه أن يبقى في الأرض ولا ثَمَّ من يعمل به فيُسْرَى على القرآن ِ في لِيلةٍ، من الأوراق من الصحف ومن الصدور فلا يبقى منه في الأرض آية. هذا معنى قولهم (**منه بدأ وإليه** 

نكتفي بهذا القدر...

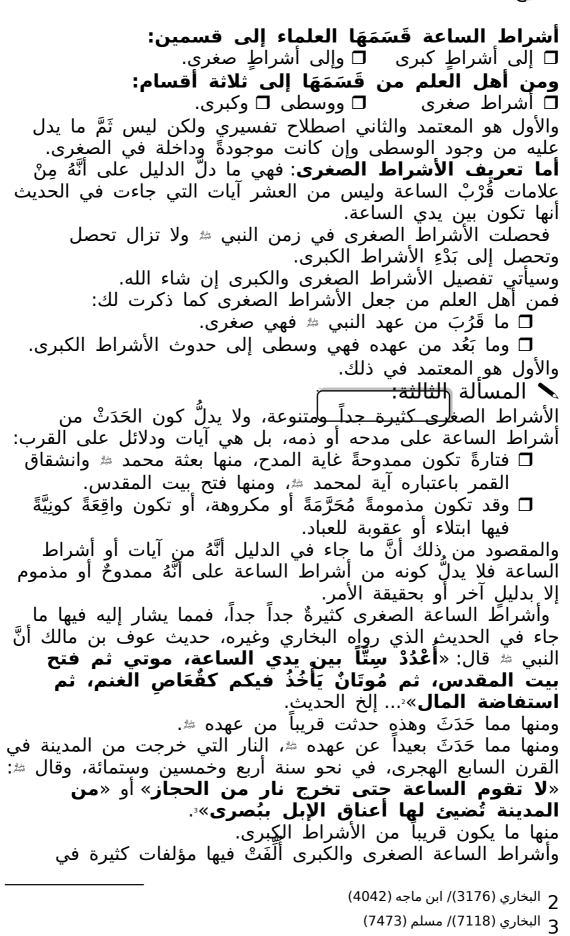
وَنُؤْمِنُ بِأَشْرَاطِ السَّاعَةِ: مِنْ خُرُوجِ الدَّجَّال، ونُزُولِ عِيسَى ابنِ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلامُ مِنَ السَّماءِ، وَنُؤْمِنُ بِطُلُوعِ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَخُرُوجِ دَابَّةِ الأرْضِ مِنْ مَوْضِعِهَا.

يُريِّد الُطْحَاوِي / أنَّ ما جاء في القرآن الكريم وفي سنة النبي 🏿 من ذِكْرِ أَمورٍ غيبية تكون قِريباً مِنْ السّاعة، أو تكون من أشراطها فإنها دَاخَلَةٌ فَيِّ الإيمان فَي أَرَكان الْإيمان، ويجبَ الإيمان بها.

ـريط الثـــــــامن والأربعــ ـون

الله 🏻 أو أخبر به نبيُّه الله ﷺ. □ الجهة الثانية: أنَّ من أركان الإيمان: الإيمان باليوم الآخر، ومُقَدِّمَات اليوم الآخر وأشراط الساعة التي ثبتت في كتاب الله وفي سنة محمد الله ﷺ فإنَّ الإيمان بها واجب إذا بلغ المسلم الخبر في ذلك فيجب عليه التصديق بالغيب والإيمان بهٍ. وقد خَصَّ الله 🏿 أهل الإيمان بصفة الإيمان بالغِيب، فهي أَوْلَى وأُولَى صفات المؤمنين كما قال النا الله (1) **ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ** هُدىً لِلْمُتَّقِينَ (2) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَِّلاةَ□ [البقرة:1-2] فالإيمان بالغيب يدخل فيه َجميع َأركان الإيمان لأنَّ الإيمان بالله، وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشرّه، هذا كله إيمانٌ بالغيب. ويريد أيضاً / بإيراد هذه الجملة مخالفة عددٍ مِن الطوائف الضّالة الذين لا يؤمنون بما يخالف ما دَلْهُمْ عليه عَقلُهُم، فإنَّ طوائف أنكرت وجود الدجال، وطوائف أنكرت نزول عسى بن مريم عليه السلام، وطوائف أنكرت طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابة ونحو ذلك مما ليس مألوفاً لهم ولا يدخل في السُّنَنْ، فَنَفَوهُ لأجل ذلك. وأهل السنة باب الغيب عندهم بابُّ واحد، فما صح عن رسول الله 🏿 فإنه يجب الإيمان به. وهذه الجمِلة تحتها مباحث ومسائل: ➤ المسالة <del>الأولى:</del> ُ الأشراط جمع شُرط، والشَّراط هو العلامة التي تُفَرِّقُ الشيء وتُمَيِّزُهُ عن غيره. وأشراط الساعة المقصود به الآيات والعلامات التي تدل على قرب قيام الساعة، إما دُنُواً فتكون أشراطاً كبري، وإما دِلَالَةً على القُرْبْ فتكون من جملة الأشراط الصغري. وقد جاء ذكر كِلمة الأشراط في القرآن الكريم في سورة محمد، قال اِ:َ ا**ِفَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَ**ٰةَ أَنَّ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ **أَشْرَاطُهَا**[[محمِد:18]]، وأفادت الآية ِ فائدتين: 🗖 الفائدة الأولى: أنَّ الساعَةَ لها أشراط وعلامات. 🗖 الفائدة الَثانية: أنَّ أشراط الساعة قد وقعت في وقت تَنَزَّلِ القرآن على محمد ﷺ. وهذا يعني َ أنَّ مِنَ الأشراط ما يكون بعيداً عن وقوع الساعة ومنها ما يكون قريباً من وقوع الساعة. وُمنَ الأُحَادِيثُ فَي ذَلَّك: أَنَّ النبي ﷺ لما تَذَاكَرُوا عنده السِاعة قال: «إنها لن تكون حتى تروا قبلها عشر آيات»، فدلّ ذلك على أَنَّ ثُمَّتَ أَشراطُ قريبة منها سَمَّاهَا النبي ﴿ آيات. وعلى المراد وعلى والآيات على المراد وعلى والآيات على المراد وعلى الَّشيء حيبَ <del>لا يكون فيه لَبْسْ</del>. 🥄 المسألة لِالثانية: 🦳 مسلم (7467)/ أبو داود (4311)/ الترمذي (2183)/ ابن ماجه (4055) 1

الشــــــــريط الثــــــامن والأربعـــــون



ــامن والأربعــ

ـون

| جمعها وجمع الأحاديث التي جاءت في ذِكْرِ أشراط الساعة، وهي من العلم النافع الذي يدلُّ على صدق النبي ﴿ فيما أخبر بِه، لأنَّهُ ولا شك أخبر عن أمر غيبي لم يحدث، وكان خبره صِدْقاً ويقيناً. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ن بري النبي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                      |
| الساعة كذا، هذه كلها تدلّ:<br>□ على صدقه ﷺ.                                                                                                                                             |
| <ul> <li>أيضاً تدلّ على أنَّ الساعة آتية لا ريب فيها؛ لأنَّ النبي الله المور وحدوثها حَصَلَ وكان حقاً كما أخبر به</li> </ul>                                                            |
| چلا                                                                                                                                                                                     |
| لهذا كان التّحديث بأشراط الساعة الصغرى والكبرى وذِكْرُهَا مما<br>يُقَوِّي اليقينِ و يُقَوِّي الإيمان وِهو من دلائل نبوة محمد ﷺ.                                                         |
| 🔪 المسالة (الـ ابعة: 🧪                                                                                                                                                                  |
| َ<br>الأشراط الكبر <del>ى يُعْنَى بها العل</del> امات والآيات التي تكون قريبةً من<br>الساعة، بحيث إذا حدثت فإنَّ يوم القيامة قريبٌ جداً جداً.                                           |
| الساعة، بحيث إذا حدثت قال يوم القيامة قريب جدا جدا.<br>وسُمِّيَتْ كبرى لأنها آياتِ عظيمةِ تحدث ليس في حُسْبَانْ العِبَادْ أنْ                                                           |
| تحدُثْ ولم يكن لها دليلٌ قبلها أو لها ما يشابهها.                                                                                                                                       |
| وهذه الأَشْراطُ الكّبري عَشر كما جاْءت في الْأَحاديث؛ ولكنها جاء في                                                                                                                     |
| عدة أحاديث غير مرتبة، يعني من جهة الوقوع.<br>وهنا ذَكَرَ الطحاوي / في هذه الجملة، أربعة من أشراط الساعة:                                                                                |
| ر.<br>□ ذكر خروج الدجال. □ ونزول عيسى                                                                                                                                                   |
| ابن مريم.                                                                                                                                                                               |
| □ وطلوع الشمس □ وخُروج الدابة.<br>من مغربها.                                                                                                                                            |
| َ مَنَ مَعْرِبِهِا.<br>وهذه أربعة من عشرة أشِراط، وهُوَ إِنَّمَا ذَكَرَ هنا الأشراط الكبرى                                                                                              |
| لأنها هي العظيمة وهي الآيات الكبيرة التي بٍجب الإِيمان بها                                                                                                                              |
| وهذه العشرة وهي مرتبة في الحدوث كما اسوقها:                                                                                                                                             |
| □ أول ما يحدث خروج الدجال.<br>□ ثم نزول عيسى ابن مريم عليه السلام من السماء.                                                                                                            |
| □ ثم خروج یأجوج ومأجوج.<br>□ ثم خروج یأجوج ومأجوج.                                                                                                                                      |
| ◘ ثم ثلاثة خسوف: خسفٌ بالمشرق وخسفٌ بالمغرب وخسفٌ                                                                                                                                       |
| بجزيرة العرب.                                                                                                                                                                           |
| ◘ ثم طلوع الشمس من مغربها.<br>◘ ثم خرٍوج الدابة على الناس ضحى.                                                                                                                          |
| □ ثم الدُّخان.<br>□ ثم الدُّخان.                                                                                                                                                        |
| ً ثم خروج النار التي تحشر الناس إلى أرض المحشر. ٍ                                                                                                                                       |
| وفي ترتيب الدخان هل هو قبل طلوع الشمس من مغربها أو هو بعد                                                                                                                               |
| طلوع الشمس فيه خلاف بين أهل العلم، والأظهر هو ما ذكرت لك<br><u>م</u> نَ الترتيب.                                                                                                        |
| مِن اسربيب.<br><mark>■ خروج الدجال:</mark>                                                                                                                                              |

الشـــــــريط الثـــــامن والأربعـــــون

فالدجال جاءت النصوص الكثيرة بخروجه وأنه سيخرج من مَحْبَسٍ هُوَ فِيه، إذا أَذِنَ الله البخروجه، وأنَّهُ بَشَرْ من جنس البشر؛ لكنَّهُ أعور العين كأنَّ عينه عنبة طافية أو عنبة طافئة، مكتوب بين عينه (كَافر)، يعطيه (كَافْ مَا تَحَارُ معه الألباب، فيقول للناس (إني ربكم) فيكون معه جنة ومعه نار وتكون فتنته تستمر في الأرض أربعين، وتكون فتنته ألله يَدَّعِي أنَّهُ رب وتكون في الأرض؛ لأنَّهُ يَدَّعِي أنَّهُ رب العالمين وأنَّ معه جنة وأنَّ معه نار وأنه يُحيي الموتى. فيأتي في ذلك وتُحرَّم عليه مكة والمدينة والملائكة تحرسها، ويخرج فيأتي في ذلك وتُحرَّم عليه مكة والمدينة والملائكة تحرسها، ويخرج إليه شاب فيقول له: أنا ربك.

فيقول: قد ازددت الآن بك علماً، -يعني أنك الدجال-.

وهذا من خِيرة الناس على وجه الأرض، أو خير الناس على وجه الأرض في زمانه.

والدَجال لا يخرج حتى لا يُذْكَرَ في الأرض، وما من نبي إلا حذَّرَ أُمَّتَهُ فتنة المسيح الدجال، ولهذا كان من المتأكدات على المؤمن في كل صلاة قبل السّلام أن يستعيذ بالله من أربع ومنها فتنة المسيح الدحال.

وأخبار المسيح الدجال والأحاديث التي جاءت فيه كثيرةٌ متنوعة معروفةٌ في كتب الساعة، لكن نبه في هذا على عدة أمور:

ا**الأمر الأول**: أنَّ المسيح الدجال لم يكن حياً في عهده أن والأحاديث التي جاء فيها أنَّهُ حَيْ وأنه رُئِيَ إمَّا في المدينة كقصة ابن صائد أو ابن صيّاد، أو في حبسه في جزيرةٍ خرج إليها بعض الصحابة فرأوه فقصوا ذلك على رسول الله أنه كل هذا لا يدلُّ أنَّهُ كان في ذلك الزمن، وأنه يبقى إلى وقت خروجه.

والمقصود من هذا أَنَّ الدجالُ بَشَرْ يخلقه الله الفي وقتٍ من الأوقات ثم يأذَنُ بخروجه من مكانٍ هو فيه على ما يشاء ربنا الله الأوقات ثم يأذَنُ بخروج الدجال يكون بعد خروج المهدي، والمهدي ليس من أشراط الساعة الكبرى، وإنَّمَا يكون قريباً من خروج الدجال.

والمهدي سُمِّيَ مَهْدِيَّاً لأنَّ الله السيهديه ويُصْلِحُه في ليلة كما جاء في الحديث الصحيح أنَّهُ يذهب إلى مكة في حين اختلافٍ من الناس؛ يعني أنَّ الناس لا أمير لهم ولا إمام ولا جماعة، فيعود بالبيت فيخرج إلى الحرم يعني إلى مكة فيلوذ بالكعبة، ثم يأتيه الناس فيأمرونه بالخروج ويبايعونه.

وقوله ﷺ: «**يصلحه الله في ليلة**»؛، اختلف العلماء فيه، هل معناه: أَنَّهُ يُصْلِحُهُ في أمر دينه ولم يكن صالحاً ؟ أو أنَّهُ يصلحه لأمر الوَلاية وإمارة الناس ؟ \* والأظهر هو الثاني أنَّهُ يصلحه الله في ليلة لإمارة الناس ولقيادتهم. وهو من ذرية الحسن بن علي بن أبي طالب، واسمه كاسم محمد الله، وجاء في الأحاديث صفاته، وبلغت الأحاديث الأحاديث الأحاديث اِلتي فيها ذكِر المهدي بأسانيد صحيحة وحِسَانْ وضعاف أكثر من اربعين حديثا. ولهذا قال طائفة من أهل العلم إنَّ أحاديث المهدى تبلغ مبلغ التواتر المعنوي، يعني الذي في جملته، لا في أفراده، يُدلُّ على أنَّ المهدِي سيخرج في آخر الزمان قُرْبٌ خروج الدجال. وِفي قَصةِ المهدِي أَنِّهُ حينَ [....] يَصيح صائح إنَّ الدجال خَلَفَكُم في أَهْلَيْكُمْ وأُولادكُمْ أُو أَمُوالكُمْ، وينقسم الناسُ، في القصة المعروف التي لا ٍمجال لِسردها بطولُها. [....ّ.] أَنَّهُ في أثناء ولايةٍ المهدي وغزوهِ وجهاده وانتشار الخيرات في وقته يخرج الدجال فتعظُمُ فتنته. <u> • نزول عيسي ابن مريم عليه السلام:</u> ثم ينزل عيسي عليه السلام وهو حَيٌّ الآن، ينزل من السَّماء في دمشق عند المنارة البيضاء شرقي دمشق. والنبيّ ﷺ كما روى ابن ماجه وغيره أنَّهُ ينزل عند المنارةِ البيضاء في شَرقي دمشق ثُمّ يدركُ الدجالُ ببأب لَدْ فيُقتله هناك، وأُصله في وهذا قبل وجود المنارة وقبل بناء المسجد الأموي، والمنارة البيضاء الآن ِمعروفة في دمشق. فما أصِدقَ رسول الله ﷺ وما أعظم ما بيَّنَهُ لأمته ﷺ. ثاني أشرِاط الساعة نزول عيسي بن مريم، والله الدلَّ على نزوله في القرآن بقوله 🏿 🖰 **وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ** مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِبَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً النساء:159]، وقد جِاء في الصحيح أنَّ أبا هريرة 🏿 قاَل: قالَ رسول الله 🎎 «**يوشك** أَنْ يِنزِل فيكم عيسي ابن مريم حَكَماً عَدْلاً مُقْسِطًا فيكسر الصلبيب ويقتل الخنزير ويضع الجزية، ويغيض المال

الكتاب»، قال أبو هريرة □ واقْرَأُوا إنْ شئتم: □وَإِنْ مِنْ أَهْلِ
الْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً □ . فقوله هنا □وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ □، المقصود به قبل موت الكتابي أو قبل موت عسى ابن مريم؟

في عهده -أو في وقته- جِتبِي لا يقبله أحد ويؤمن به أهل

4 ابن ماجه (4085)

5 مسلم (7559)/ أبو داود (4321)/ ابن ماجه (4075)

6 البخاري (2222)

من أهل العلم من قال بالأُوَّلْ أنَّهُ قبل موت الكتابي فيؤمن بعيسى وأُكْثر أَهلُ العلم وأهل التفسير على أنَّ المقصود به 🛘 قَبْلَ مَوْتِهِ 🖺 يعني ً قبل موت عيسي إبن مرّيم لأنَّ سياق الآيَّة ِ والآيَاتِ قبلها يَيِّدلُ َ على ذلك، وظاهرها أيضاً وهو قوله [**وَإنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا** ل**َيُؤْمِنَنَّ بهِ**[]، يعني بعيسى ابن مريم عَليه السلام، َ∏**قَبْلَ مَوْتِهِ**[]، يعني موت عيسي أيضاً ابن مريم عليه السلام. وهذا في معنى الآِية التي في سورة الزخرف وهي قوله 🏿 في ذِكْر عَيسى <u>ۗ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ</u> فَلا تَمْتَرُنَّ بِهَا ِ [الزخرف:61]، وفي القراءة الأُخَرى **□وَإِنَّهُ لَعَلَمٌ لِلسَّاعَةِ**□ والعَلَمْ هو العلاَمة والشرط، ۖ **∐لُعَلُمٌ لِلسَّاعَةِ** ال يُعنى شرط من أشراط الساعة، وهو الذي دلت ا عليه الأحاديث الصحيحة واتفق عليه [......] حتى أنَّ أبا هريرة 🏿 إذا ساق ذلك قال لمن يروى له هذا الحديث: فإذا رأيت عيسي ابن مريم فأقرئه منّي ِالسلام ٰ، ويرويها مَنْ بَعْدَه لمن بعده، فإذا رأيت عيسي ابن مريم فأقرئه مني السلام، وهذا من شدة إيمانهم وتصديقهم بنبينا ﷺ الذي **امَا يَنطِقُ عَن الهَوَى(3)إِنْ هُوَ إِلَا وَحْيُ يُوحَى** ا [النجم:3-4]. عيسى عليه اٍلسلام يمكث ما شاء الله في الأرض أنْ يمكث ثم يموت ثم يُصَلَّى عليه. <mark>\*∎ خروج یاجوج وماجوج:</mark> ويخرج في عهد عيسي عليه السلام يأجوج ومأجوج، وقد جاء ذكرهم في القِرآن في سورتينۥ في سوره الكهف وفي سورةٍ الأنبياء، قال اَ: اَجَتَّى إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ ي**َنْسِلُونَ (96) وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْجَقُ**ٰ∐[الأنبياء:96-97]، يعنَي السَاعة، وفي سُورة الكِهف: الإِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْصِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى ۖ أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدّاً ∐َالكهف:94] الآيات، فأفادت الآيتان فائدتين: □ الفائدة الأولى: أنَّ يأجوج ومأجوج موجودان اليوم وموجودان قبل ذلك فهما قبيلان أو قبيلتان أو شَعْبَان كبيران يعْظُمُ أمرهما عند قيام الساعة. 🗖 الغائدة الثانية: أنَّهُمْ يأتون من كل حَدَبْ، قال في آية الأنبياء: **َ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبِ يَنْسِلُون**َ الْ وَالْجَدَبْ هو الجهة، و(يَ**نْسِلُونَ)** هَذاً من النَّسَلاَن وهو اًلسير ليلاً، فهم يأتون من كل جهة، فربما مروا على البحيرة العظيمة فشربوا ماءها إلخ. فخروج يأجوج ومأجوج في عهد عيسى عليه السلام، هذا من آيات الساعة الكبري. ثم يدعوا عِليهم عيسى عليه السلام ٍفيموتون ثٍم ثُنْتِنُ الأرض التي هم فيها بنَتَن أجسادهم فيأمر الله 🏿 ريحاً أو طيوراً بحملهم في البحر.

7 المسند (9110)

الشـــــــريط الثـــــامن والأربعـــــون

<u> تلاثةً خسوف: خسفٌ بالمشرق وخسفٌ بالمغرب وخسفٌ </u>

<u>بجزيرة العرب:</u>

وهذه الخسوف الثلاثة، خسوفٌ عظيمة لم يسبق أَنْ حَدَثَ مثلها. فالزلازل وخسوف الأرض تحدث في الأرض وهي من آيات الله الله يبتلي بها ويعذِّبُ بها، ولكنها آيات عند قرب قيام الساعة لم يحدث لها مثيل، فهي غير مألوفة.

خُسوف عَظْيَمَةً كَبِيْرَةً تَكُونَ في الشرق وفي الغرب وفي جزيرة

. . والخَسْفْ معروف أنَّهُ ذهاب الأرض إلى أسفلها، يعني ذهاب علو الأرض إلى أسفلها. ۚ

وطلوع الشمس من مغربها جاء ذكره في القرآن وكذلك في السنة الصحيحة، كما في قوله □: □يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً □[الأنعام:158].

والتوبة لا تزال مقبولة من العبد ما لم تطلع الشمس من مغربها. وطلوع الشمس من مغربها حقٌ وصدق وهي آية غير مألوفة؛ لأنَّ المألوف أنَّ الشمس تطلع من الشرق ثم تغرب في الغرب، فكونها تعود من حيث جاءت أو من حيث غَرَبَتْ، تعود من الغرب إلى الشرق هذه آية عظيمة غير مألوفة تجعل الناس جميعاً يؤمنون. ولهذا إذا طلعت الشمس من مغربها فإنَّ الناس يؤمنون لكن الا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ مغربها الناس فيهم إيمَانِها حَيْراً الله وفيهم المؤمنون الذين آمنوا قبل طلوع الشمس من مغربها، وفيهم المنافقون والكافرون والمشركون.

<mark>"₌ خروج الدابة على الناس ضحي:</mark>

ثم تخرَّج الدابة، والدابة حيوان عظيم الخِلْقَةْ يُعْطِيهْ الله ا القدرة على وَسْمْ الناس، كما قال ا في آخر سورة النمل: الوَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ [[النمل:82].

**اوَإِذَا وَقَعَ الْقُوْلُ عَلَيْهِمْ** اليَّعني بقيام الساعة وبطلوع الشمس من مغربها.

اً حُرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ □ وفي قراءة أخرى: □تَكْلِمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ□ وأيضاً □إِنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ□، يعني بفتح الهمزة من □أَنَّ□ مكسدها

وكسرها. وقوله: **اتُكَلِّمُهُمْ** و**اتَكْلِمُهُمْ** قراءتان صحيحتان تدلاَّنِ على معنيين مختلفين:

ا **المعنى الأول**: أنها تُكَلِّمْ وتحدِّثْ الناس، وهي آية، والعادة في

β انقطاع في الشريط والله أعلمβ نهاية الوجه الأول من الشريط الثامن والأربعين

| Ċ        | والأربعو       | امن | ــــربط الثـــــ | الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------|----------------|-----|------------------|-----------------------------------------|
| $\smile$ | <del></del> -, |     |                  |                                         |

الحيوان أنَّهُ لا يُكَلِّمُ الناس، فهي تكلم الناس بلغاتهم وبما يفهمون عنها.

ا المعنى الثاني: أنها تَكْلِمْ الناس بمعنى أنَّهَا تَسِمُ الناس، والوسْمُ سَمَّاهُ الله الله الفنا كُلْماً لأنه يكون معه كَلْمُ الجلد والتأثير في الجلد كما يحصل في وسْمِ الدواب فإنه لا بد فيه من جُرْحٍ فيها أو من أثرٍ فيها، فتَسِمُ الناسَ هذا مؤمن وهذا كافر، وهذه هي الآية الثامنة. ثم بعد ذلك تأتي وليست من الآيات تأتي ريح يرسلها الله الخفيفة في ليلة فتقبض أرواح أهل الإيمان أو يموت معها أهل الإيمان، فيبقى أهل الكفر والنفاق والشرك يتهارجون في الأرض كتهارج الحُمُرْ فلا يقال في الأرض (الله الله) كما جاء في الصحيح، يعني لا يُقَال في الأرض اتق الله، أو أذكر الله أذكر الله.

## **■** الدخان:

ثم يكون الدخان، والدخان حَصَلَ مَرَّةً كما في سورة الدخان؛ ولكنه ليس بالآية العظيمة كالدخان الذي يحصل قرب قيام الساعة، فذاك دخان يغشى الناس من أولهم إلى آخرهم في الأرض كلها ويشتد معه الخطب والأمر.

ومن أهل العلم من قال: إنَّ الآية في سورة الدخان المقصود بها ما هو في قرب قيام الساعة، وفي الأحاديث والسنة أنَّ الدخان حَصَلَ في المسلمين، يعني قد رآه المسلمون والمشركون في مكة، وهذا غير هذا.

■ خروج النار التي تحشر الناس إلى ارض المحشر: وآخرها نار تخرج من جنوب الجزيرة من قعر عدن؛ يعني يبدأ خروجها من هذا الموطن، ثم تنتشر في الأرض فتحيط بالناس تحشُرُهُمْ إلى أرض المحشر، تبيت معهم وتَقِيلُ معهم، وهذا أيضاً آية عظيمة أنَّ ناراً تتحرك تمشي تقف مع الناس ومع خوفهم حتى تحشر الناس إلى أرض المحشر.

ثُم بعد ذَلك يحصل النفخ في الصور: النفخة الأولى، نفخة الفزع والصّعق، ثم تكون أربعون وتكون نفخة البعث أعاننا الله الله على كربات يوم القيامة وغفر الله لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا.

## 🥄 المسالة الخامسة:

الناس في ما <sup>ال</sup>ك<del>تبوا من أهل العل</del>م في أشراط الساعة ما بين مُصِيبٍ مُدَفِّقْ وما بين متساهل.

ولهذا المؤلفات في هذا الباب كثيرة جِدَّاً، يعني وما بين كُتُبٍ مُؤَلَّفَة مستقلة وما بين شروحٍ في كتبٍ مطولة.

لكن ينبغي لطالب العلَّم أنَّ يتحَرُّزُ في هذا الأمر وذلك لأنَّ أشراط الساعة أمرُ غيبي، والأمور الغيبية يجب أنْ يُسَلَّمَ لها إذا صح فيها دليل، إذا كان الدليل من كتاب الله الوكانَ الدَّليل مما صح من كلام النبي ﷺ.

وفيهٰا ما في جنس أخبار الغيب بأنه لا يُتَعَرَضُ لها بمجاز ولا بما يَنْفِيْ حقيقتها ولا بالتأويل الذي يصرفها عن ظواهرها.

10 مسلم (392)/ الترمذي (2207)

| <u></u>     | ن والأربعـــــــ | امر      | الثــــــالــــــــــــــــــــــــــــ | ىط | الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|-------------|------------------|----------|-----------------------------------------|----|-----------------------------------------|
| <del></del> |                  | <i>_</i> |                                         |    |                                         |

فباِب التأويل والمجازِ مرفوضٌ في مسائل الغيب جميعهاً، أو رَدْ هذه الأَيَات بالعَقَلَانيات وأنَّ العَقَل يُحيلُ مثل هَذا، هذا كُله مْردودٌ. ولهذا تجد في الكتب المؤلفة والشروح، ربما ما يصرف الأحاديث عن ظاهرها والواجب هو التسليم لها. وهذا يَدْخُلْ في مقتضى الشهادة بالنبي الله من مقتضى الشهادة معناها تصديقه ﷺ فيما أخبر، فكل ما أخبر به من أمور الغيب ومن قصص السالفين ومما لم تُدْرِكُهُ فيجب التصديق به والإيمان بذلك لأنه الله يُبَلُّغُ عن ربه 🏻 وتقدست أسماؤه. والناس في مسائل أشراط الساعة كما ذكرت لك في أول الكلام: 🗖 منهم من يتأولها وينفي ما لا يدل عليه العقل، ويأخذ بما دلّ عليه العقل. 🗖 ومنهم من يتأول بعضاً. 🗖 ومنهم من يؤمن بها على ظاهرها كما جاءت لأنها أمورٌ غيبية وهذا هو الذي ينبغي. لهذا تُجِد مثلاً أنَّ في نزول عيسي عليه السلام والمهدي إذا جاء أنَّهُ يكون مثلاً بالسيف وبالخيل، والسيف والخيل قال فيها ﷺ: «إني لأُعرف -أِو لأَعْلَمُ- أسماء خيولهم وألوانها»"، أو كما جاءً عنه 🖏 وهذا تاكيد للحقيقة. وكذلكَ أشراط الساعة الأخرى مثل خروج الدجال وأن يسمع به فمِنَ الناس من قال أنَّ الدجال مثلاً يركب الطائرة، مما أُلِّفْ في هذا الباب، يركب الطائرة وأنه يَسْمَعْ الناس بخبره عن طريق كذا وكذا ٍ من الآلات التي هي موجودة الآن، وهذا مماً لا يصلح َأَنَّ يُثْبَتْ ولا انْ يُثْفَى. بلِ الواجب في مثل هذا التسليم للخبر لأنه إثباته فيه إثبات أنَّ هذِه الأشياء ستبقى إلى خروجه، وهذا ما ليس لنا به علم، والنفي أيضاً نفيٌ بما لم نُدْرِكٌ علما. والواجب في هَذا التسليم وأن لا يخوض الناس في عقليات تنفي فنؤمن بها كما جاءت ولا ندخل فيها كما ذكرت بتأويلِ أو بمجازِ يصرفها عن ظ<del>واهرها. -</del>

🥄 المسالة االسادسة:\_\_

عيسي ابن مريم عليه السلام إذا نزل فإنَّهُ ينزلُ تِابِعَاً لشريعة محمد الله ببعثة محمد الله وَجَبَ على من يكون حَيَّاً أَنْ يؤمن به. اللهُ يُومن به. ولهذا عيسي عليهِ السلام إذا تَزَلْ وكان الإمام يُصَلِّيْ بالناس أو يريد الصلاة، فيأتي يَتَأخَّرْ ليتقدم عيسِي عليه السلام، فيقول عيسي عليه السلام (لا، إمامكم منكم تَكْرِمَةُ إلله لهذه الأمةٍ) ١٠. وهذا فيه الدِّلالة من أول وهلة وَمن أول لحظة على أنَّهُ تابعُ لمحمد

11 مسلم (7463)

12 مسلم (412)

ــامن والأربعــ ـون

الله عنه محمد الله عنه محمد الله وليس رسولاً مُتَجَدِّداً يعني كما كان قبلٍ بعثة محمد الله ولهذا إذا نزل عليه السلام فإنه يكون حاكماً بكتاب الله 🏿 وبسنة رسوله ﷺ، وينطَبِقُ في چَدِّهِ عليه السلام أَنَّهُ صٍحابي أيضاً لأَنَّهُ رأَي النبي ﷺ ليلة المعراج حياً وينزل بعد ذلك مُتَّبِعَاً له ويموت على اتِّبَاعِهِ لمحمد ﷺ.

وهذا يًنطبق عليه حد الصحابي أنَّهُ من لقي النبي ﷺ ساعَةً مؤمناً به ومات على ذلك.

وِّلهذا بعض ِأهل العلم ربما ألْغَرْ فقال: مَنْ رجل مِنْ أمة محمد ﷺ هو أفضل من أبي بكر بالإجماع؟

ربما أَلْغَرْ بعض أهلَ العلم وليس من الألغاز السائرة -يعني المشهورة- مَنْ رجل مِنْ أمة 🇯 هو أفضل من أبي بكر بالإجماع؟ والجواب أنَّهُ عيسى عليه السِلام لأنَّهُ تفضيله لأنه رسول ومن أولي الُّعزم من الرسل وهو من أثْبَاع محمدٍ ﷺ بعد نزوله.

فبعد أَنْ ينزل ِ ويُخَاطَبْ ويحكم َ في الأَرض بشريعة الإسلام لأنَّ شريعة الإسلام ناسِخة<u>ٌ لما قبلها من الشِ</u>رائع.

🥄 المسالة االسابعة:

أشراط الساعةُ ربما حَلاَ لبعض الناس أَنْ يُنَزِّلَهَا على الواقع الذي يعيش فِيه، دون ِ تحقيق في انطباقها على ما ذكر.

ولهذا أَلَّفَ مَنْ أَلَّفْ منَّ المعاصرين في أنَّ هذه العلامة أو هذا

الشرط هو كذا بعينه.

وهذا مما لا يتجاسر ِالعلماء علِيه بل يتحرون فيه أتَمْ التَّحَرِّيْ فإنَّ تُطِبيق الواقع على أَنَّهُ هو ما أخبر به النبي 🛎 هذا يحتاج إلى علم لأنَّهُ إخبارٌ بما تؤول إليه اًحاديثه ﷺ وهذا يحتاج إلى علم، والله 🏻 يقول: **ٰ ا<b>هَلْ يَنْظُرُونَ إلَّا تَأُوبِلَهُ** الْأَعْراف:53]، يعني ما تؤول إليه حقائق أخباره، وهذا ربِماً لم يَظهر لكل أحد، -يعني الآية في يوم القيامة لكن انتظار التأويل يعني ما تؤول إليه حقائق الأخبار-. بعضها ظاهر مثل بعثة النبي ﷺ، انشقاق القمر، موت النبي ﷺ، الموتان يعني الطاعون الذي حصل، طاعون عمواس في سنة 18 من الهجّرة ونحوّ ذلك، مثل النارّ التي خرجت من المّدِينّة.

لكن في بعضها يكون ثَمَّ اشتباه، هل هو منطبق أو ليس بمنطبق، هل هو تمت، يعني هل الصفات منطبقة أو ليست كذلك.

ولهذا كما ذكرت لك في أول الكلام أنَّ أشراط الساعة إيرادُهَا من الَشَارِع إنما هو لأمرين:

1 - لأَجَل إلإيمان إبها . و 2 - ثُمَّ لتكون دِلَالَةْ من دلائل نبوة محمد إلله على الله على المار الم فوجود ٍ الأحاديث أو ذِكْرِ الشيء من ٍأشراط الساعة لا يقتضي مدحاً ولا ذمَّاً ولا نستفيد منه حكماً شرعياً.

مثلاً حديث: «لا **تقوم الساعة حتى يتباهى الناس** بالمساجد»؛، وكما في حديث عمر المشهور في قِصة جبريل، قال: أُخبرني عن السَّاعِة، قال: «ما المسؤول عُنها بأعلم من **السَائلُ**»، قال: فأخبرني عن أشراطهاً، قال: **«أَنْ تلد الأمة ربتها** 

**1 ر** أبو داود (449)/ النسائي (689)/ ابن ماجه (739)

| ٠,     | والأربعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | امن      | بط الثــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------|---------------------------------------------|----------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|
| $\cup$ | 7                                           | <u> </u> | يط الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | ,                                       |

وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان≫⁴. منهم من طَبَّقْ (**أِنْ تلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا**) على عصرِ من العصور أو على وضع منِ الأوضاع. ومنهم منّ طَبَّقَ (الحفاة العراة العالة رعاء الشاء) على وقتٍ من الاوقات. ومثل ما جاء من نُطْقْ الحديد، مثل (**وأَنْ تُحَدِّثَ المرأة عَذَبَةُ** سوطه)₃. ومثل الحديث الذي في السنن: «**لا تقوم الساعة حتى يتباهي الناس ٍبالمساجد**»، هل هذا يقتضي ذمَّ هِذا الفعل أو لا يقتضي ذمَّاً ولا مدحَا؟ يعني هل يُحكم عليه بالكراهة لأجل هذا الحديث؟ المعتمد عند أهل العلم أنَّ مثل هذه الأحاديث لم تَردْ للأحكام الشرعية وإنما وردت للإخْبَار بها لتكون دليلاً على نبُوته 🗯 ولابتلاءٍ الناس بالإيمان بخبره ﷺ حتى يظهر المُسَلَمْ له ﷺ من غير المُسَلَمْ. لهذا احذر ِ من التطبيق، وخاصَّةً في ما يشتبه. قْد مَرَّكْ ۖ أَرَمَاتْ ومَرَّتْ فِتَنْ ومَرَّتْ ۚ أَشِياءَ، من الناس من طِبَّقْ فأخطِأ في ذلك، وهو ربما بَنَي علي تطبيقه أشياء من التصرفات أو الآراء أو الأحوال فأخطأ في ذلك خطأ بليغاً، وظَهَرَ بيان خطئه. لهذا ما المقصود من إيراد أهل السنة والجماعة الإيمان بأشراط الساعة؟ وذكر أشراط الساعة وتقسيمات ذلك؟ ليس المقصود منه التطبيق، وإنما المقصود منه ما ذكرت لك من الأمرين العظيمين: 🗖 َالأمرِ الأولَ: دلالة من دلالات نبوة النبي 🗯 كي يدخل ذكر أشراط الساعة في دلائل النبوة. 🗖 الأمر الثاني: أنْ يُبتَلَى الناس باَلإيمان بها كما أخبر بذلك النبي نكتفي بهذا القدر، وعلى العموم مباحث أشراط الساعة كثيرة وألِّفَ فيها عدة مؤلفات يِمكن أنْ ترجعوا إليها للمزيد، حتى الشارح ابن أبي العز ر/ اقْتَضَبَ جداً في شرحه فاقتصر على إيراد الأحاديث الواردة في هذا الباب. من أفضلها كتاب "النهاية" للحافظ ابن كثير لأنه مُحَرر، ومن الكتب المعاصرة كتاب أشراط الساعة ليوسف الوابل، وكذلك كتاب: "إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة" للشيخ العلامة حمود بن عبد الله التويجري /، ونحو هذه الكتب. س 1/ هل إيمان <del>أهل</del> الكتاب بعيسى عليه السلام إيمانٌ ينفعهم أو إيمانُ إقرار لا ينفع؟ ج/ إذا نزلِ فكسر الصلِيب وقتل ِ الخنزير ووضع الجزية فآمَنَ به أهل الكتاب واتَّبَعُوهُ، يعني اتَّبَعُوا ما أَمَرَ به من شريعة الإسلام فإنَّهُ

14 سبق ذكره (11)

15 الترمذي (2181)

ينفعهم؛ أما إذا آمنوا بهِ يعني إيماناً بنزوله لا بما جاء به وإلى ما دعا إليه فهذا لا ينفع. المسألة ترجع إلى الأصول العامة. س/[.....]؟ هل هذا في زمن عيسي أم في غيره؟ الحديث هذا صحيح كما هو معلوم، لكن هل هذا في زمن عيسى أم في غيره؟ أنا ما اتحدث وربماً يكون قبل ذلك ثم تحدث فتنة وربما المقصود منه بعض البيوت لاً كل بيوت الأرض. ُ ...رَ اللهِ مَا رَأَيكُمُ في القول بأنَّ ٍقوله: **□فَقَدْ جَإِءَ أَشْرَاطُهَا** ٍ، على اللهِ على الله نحو قول تعالى: **∏أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلا ِتَسْتَعْجِلُوهُ**[[النحل:1]؟ ج/ إذا كان المراد بقولهِ: [[**فَيقَدْ جَااِءَ أَشْرَاطُهَا**]]، الأشراط الكبرى فهو على نحو قٍوله: **◘ٍأْتَى أَمْرُ اللّهِ فَلا َتَسْتَعْجِلُوهُ**◘، َيعني قَرُّبَ الْمُجَيئ <sub>م</sub>ودَنَا، َ ٰ **اَأْتَٰک أَمْرُ اللَّهِ** اَ يعني بقيام الساعَة، ۖ **افَلا** تَسْتَعْجِلُوهُ إِيعني قَرُبَ جداً، و∐فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا اا، إذا كان المقصود بالأشراط الأشراط الكبرى يعني فُسِّرَتْ الأَسْراِطَ بالْإشراط الکِبری فیکون ∏**جَاء**َ∏، بمعنی قَرُب ودَنَا مجیؤها مثل ∏**أتَی أَمْرُ اللَّهِ**□ هذا صحيح. لكنَ التخصيص بَأْنَّ الأشراط هنا هي الأشراط الكبرى دون الصغرى يحتاج إلى دليل، والنبي 🗯 في حديث جبريل جاء ذكر أشراط الساعة وفسَّرَهَا بالأشراط الصغري، قال (أخبرني عن الساعة)، ثم قال له (أخبرني عن أِشراطها)، قالِ: «**أنْ تلد الأمة ربتها**» إلخ...، كما ذكرت لك آنفاً وهذه من الأشراط الصغري. إذن حَمْلٌ آية سورة محمد 🗯 على الأشراط الكبري دون الصغري يحتاج إلى دليل، والأمران وشمول الآية للأمرين أولى. س 4ً/ إَنَّ المسيح الدجال لم يكن حياً في زمن النَّبي ﷺ أَلا يُعارِضْ هذا شك النبي 🚈 في ابن صياد َهل هو المسيحَ الدجّال أم لا؟ وَكَذَّلك إقسام بعض الصحابة؟ ج/ المسألة معروفة من جهة البحث لكن في قصة ابن صائد أنَّهُ لما ذَهَبَ إليه النبي الله البرام، قال «ما ترى؟». قال له: (**إنى أرى الدَّخْ**) ولم يُكُمِلْ. فِقال له ﷺِ **«اخسأ فلن تِعدو قدركِ**»₁. لأنه علم أنَّهُ كاهن، لهذا الأظهر فيه أنَّهُ كاهن صفته كانت مقاربة للصفة، لكن الدجال أمره يختلف، وابن صائد مات ودُفِنْ بإجماع الناس ِفي ذلك الزمان.

س 5ً/ أين يوجد يأجُوج ومأجوج؟ ج/ لا أعلم.

ُس 6/ ما علاقة ابن الصيّاد بالدجال، وهل رأى الصحابة ابن صائد؟ ج/ نعم ابن صيّاد أو ابن صائد كان موجوداً في المدينة، وظَهَرَ عليه بعض العلامات وخُشِيَ أَنْ يكون الدجال، لكن من المعلوم أنَّ الدجال لا يخرج من مكان هو فيه محبوس وهذا الرجل مات ودُفن إلخ، فالقول أنَّ الدجال هو ابن صائد ليس [......]،

16 البخاري (1354)/ مسلم (7529)

الشـــــــريط الثـــــامن والأربعـــــون

الصحابة شَكَّوا ثم تبَيَّنْ لهم هذا الأمر، ومن أقسم على أنَّ ابن صياد هو الدجال هذا بحسب ظنه أو أنَّ المقصود أنَّهُ دجالٌ من الدجاجلة. س 7/ ما رأيكم في من قال أنَّ يأجوج ومأجوج هم شعوب الصين؟ ج/ هذا محتمل؛ لكن ما فيه ما يدل على الجزم به، لأنَّ بعض الصفات التي وردت منطبقة عليهم، في أشكالهم لأنهم قصيرو القامة جداً وبعض الصفات قد ما تنطبق من كل جهة، والتحديد ما الذي يفيد فيه؟

يعني كانوا شعوب الصين أو شعوب أخرى أو ناس يكثرون بقرب زمن خروج عيسى عليه السلام، يكثرون جداً، يتناسلون ثم يذهبون للنإس، يعني ما الذي يختلف من ذلك؟

وياًجوج وماًجوج مثل ما ذكرنا لك سابقاً هم موجودون من زمن الأنبياء قبل **ااٍنَّ يَأْجُوجَ وَمَاْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ**[[الكهف: 94]، وأنهم يخرجون في زمن، فهم شَعْبان أو قبيلان أو قبيلتان كبيرتان موجودة، لكن ما المقصود بها؟

قد يكون الصين وقد يكون غير ذلك، أنا ما أعلم لأنَّ ما عندي ما يحدد ذلك بالدليل.

س 8/ ورد حديث فيه التردد بين خروج الدابة وطلوع الشمس من مغربها، أيهما أول خروجاً فما الجواب عنه؟

ج/ يُعنَّي الْحديثُ الذي ُفي صحيح مُسَلَم بأنها إذا خرجت إحداهما كانت الأخرى تليها، وهذا الحديث إذا كان فيه التَّرَدُّدْ، فإنَّ الأحاديث الأخرى دلت على أنَّ خروج الدابة تكون على الناس ضُحَى، طلوع الشمس، الطلوع ما يكون بعد الضحى، الطلوع يكون وقت الطلوع، يعني في أول إدبار الليل وإقبال الصباح، والصحيح أنَّ طلوع الشمس من مغربها أول ثُمَّ بعد ذلك خِروج الدابة.

وهذا يقتضيه أيضاً المعنى، لأنَّ طُلوع الشمس من مغربها، هذا خلاص فاصلة الإيمان، يعني من لم يؤمن من قبل لا ينفعه إيمانه، ثمّ الدابة التي تَسِمُ الناس و تَكْلِمَهُمْ.

س 9/ أَلَا يكونَ مفرد أَشُراط هو شَرَطْ؟ أما شَرْطْ فجمعه شروط؟ ج/ هذا صحيح لكن هو يصح شَرْطٌ وشَرَطْ، وهذا كثير، أعني شَرْطْ وشَرَطْ، وهذا كثير، أعني شَرْطْ وشَرَطْ في المفرد يتبادلان، يعني من حيث القياس ومن حيث النقل، مثل نَهْرْ ونَهَرْ، وسَمْعْ وسَمَعْ، وفي القرآن في القراءات في كثير تناويع بين فَعْل وفَعَلْ في المفرد الذي جمعه أفعال، والنهر: □**وَفَجَّرْنَا** خِلالَهُمَا نَهْراً □ [الكهف:33]، وفي القراءة الأخرى: □[وَفَجَّرْنَا خِلالَهُمَا نَهْراً اللهي هو قراءتنا، وجمع نَهْرْ، أنهار وأنْهُر. فيما ذُكر فِالمسألة صحيح شَرْطٌ وشَرَطٌ، ولا يعني استعمال الشَرْطْ فيما ذُكر

المقصود أنها صحيح شَرْطٌ وشَرَطْ كلها. س 10/ كيف تكون أطوار حياة الدجال الأولى؟

ج/ الله أعلم، الله يعيذنا من فتنتة.

هم حذروا من الفتنة، خوفوا الناس من الفتنة، من فتنة المسيح الدجال.

وبالمناسبة لم أَذَكُرْ: في المسيح الدجال والمسيح عيسى ابن مريم،

اشتركا في اسم المسيح والمعنى مختلف. المسيح الدجال: فعيل بمعنى مفعول، يعني لأنَّهُ ممسوح العين اليسري وعينه الأخرى كأنها عنبةٌ طافية، يعني بالية، فمسيح بمعني ممسوح، يعني إحدى العينين غير موجودة، أعّور. وأما المسيح عيسي ابن مريم عليه السلام: فهو مسيح بمعني ماسح فاعل لأنَّهُ كان إذا مَسَحَ على مريض أو من يشتكي أبرأه إلِلهِ 🏿 كما جاءٍ ِفي القرآن في سورة آل عمرانً والمائدة: **اوَتُبْرِئُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِي**∏[المائدة:110]. في بعِض الِّكَتب يقولون ِ المسيخ، أو لا؟ هذَّه أنا ما أعرف إينَّسُ أصلها، المسيخ يعني بمعنى ممسوخ! هل هو ممسوخ هو؟ هِل جاءِ في الأحاديث ممسوخ أو مسيخ؟ أنا ما أعلم فيها، ولكن الأحاديث كلها اللي في السنن اللي في الصحيح، اللي في السنن كلها المسيح بالحاح لا بالخاِء. س 11/ حبذا لو أَبَنْتَ لي معنى قول بعض الْعلماء إنَّ القدرة لا تتعلق بالمستحيل، بل لا تتعلق القدرة إلا بالممكن بخلاف العلم، وهل هذا القول صحيح؟ ج/ يُحْتاج تَأُمُّلْ، ما أستحضر يعني، لكن كأنها من كلمات الأشاعرة، القدرة لا تتعلق بالمستحيل بل تتعلق القدرة بالممكن، قدرة الله ا تتعلق ٍ بكل شيء كما هو نص القرآن: [وَكَانَ اللَّهُ يَعَلَى كُلِّ شِيعْءٍ قَدِيراً ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلَى ۖ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۗ ، ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً ۚ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ۚ [الكهف: شَيْءٍ مُقْتَدِراً [[الكهف: 45]ّ، ونحو ذَلك، فَالقُدْرَةْ مِتعلقة بكل شيء. وكل شيء هذه تشمل ما أذِنَ الِله 🏿 بوقوعه وما لم يأذن بوقوعه. أما تَعَلَّقْهَا بِالممكن، من قال تَتَعَلَّقْ بالممكن، فالممكن وقوعاً أو الممكن إذناً؟ فهذا الكلاُم فيه صلة بكلام الأشاعرة والماتريدية ونحوهم ممن يُعَلَقُونَ القدرة بما يشاؤه الله 🏿 وما ياذن به. والقران فيه الرد على هذا القول من جهتين: - الأولى: في عِموم كل شِيء في الآيات التِي ذكرت لك. - الثانية: فِي آية سُورِة الأنعام، في قُوله: اقُلُّ **هُوَ اِلْقَادِرُ عَلِك أَنْ** يَؠْ۠عَتَ ۚ عَلَيْكُمْ ۗ عَذَاباً ۚ مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ ۚ تَحْتِۖ أَرْجُلِكُمٍّ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً [[الأنعام:65]، قال ا∷ [هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَثَ **عَلَّيْكُمْ عَذَاباً ِ مِنْ ِ فَوْقِكُمْ** اٍ، هل حصٍل هذا العذاب ٍمن فوق؟ قال ﷺ لما قرأها «أُعِود بوجهك»، [اأَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ[ قال

اثنتين ومَنَعَهُ واحدة. فهناك أشياء كما في نص الآية الله 🏿 قادرٌ عليها ولم يأذن بوقوعها، فهي من جهة الوقوع ما دام أنَّهُ لم يأذن الله 🖨 بها ولم تقع لكن

«أُعود بوجهك»، [اأَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعاً [ قَالَ «هذه أَهِونٍ»ً". وهذه

وقعت كما في الحديث الثاني أنَّ النبي 🗯 سأل ربه ثلاثاً فأعطاه

72 <sup>سبق ذکره (72)</sup>

تعلّقت بها قدرته، فإذاً دلت الآية على أنَّ قدرته اَ متعلقة بكل شيء بما يشاء أنْ يقع وبما لم يشأ أنْ يقع، وهذا هو قول أهل السنة خلافاً لقول الآخرين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه، أما بعد: الأسئلة

س 1/ هل هذا [.....] عمار يعني، يقول ألعمار: «تقتلك الفئة الباغية»، هل هذا معناه أنَّ فرقة معاوية فرقة باغية؟ الباغية»هذا حديثٌ عول النبي العمار بن ياسر «تقتلك الفئة الباغية»هذا حديثٌ صحيح، وأهل العلم يستدلون به على أنَّ الحق مع علي أواصحابه، وأنَّ معاوية أومن معه أنهم كانوا متأولون وبغوا على علي أ، وإنما فعلوا ذلك باجتهاد كما هو معلوم.

والصواب في ذلك هو ما عليه مُعتَقَد أهل السنة والجماعة من

18 سبق ذكره (798)

19 المسند (6499)/ المستدرك (2663)/ المعجم الكبير (758)

الشـــــــــريط الثــــــامن والأربعــــــون

الترضي عن الجميع، واعتقاد أنَّ الصواب والحق مع علي [ وأصحابه، وأنَّ معاوية [ بَغَى على علي أيضاً كل وأنَّ معاوية [ بَغَى على علي في ما ذهب إليه وأنه لم يكن أيضاً كل ما حصل باختيار معاوية [، بل كان ثَمَّ من يفسد بين الفئتين وهم الخوارج قاتلهم الله.

فالمقصود من ذلك أنَّ محبة الجميع فرض، ومعاوية ا كاتب وحي النبي الله ولا يجوز التَّنَقُّص منه، وولايته كانت من خير الولايات، يعني هو خير ملِكٍ مَلكُ لأنه صحابي وأقام الجهاد واجتمعت عليه الأمة في وقته، وعلي ا من هذه الجهة لم تجتمع عليه الأمة، فلذلك حصل من الخير ومراغمة الأعداء وقتال أعداء الله وجهاد المشركين وسَعَةُ انتشار الإسلام في وقت معاوية ما لم يحصل في خلافة علي الفهذا الله أعلم بمواقع حكمته وقدَرِهِ ولكن علي ا هو المصيب وهو الحق وهو الخلفة الراشد وهو رابع الخلفاء ورابع المبشرين بالجنة وهو أفضل وأعلى مقاماً من معاوية التحميعاً بلا شك، ولكن معاوية كان في ذلك متأولاً وكان في عهده من الخير ما يُحمد له. في ذلك متأولاً وكان في عهده من الخير ما يُحمد له. في ذلك متأولاً وكان في عهده من الخير ما يُحمد له. في أيكم بموسى الموسوي؟ قرأت له ردوداً على الإمامية وقيل إنَّهُ شيعى؟

ج/ هذا موسى الموسوي أحد الإمامية الرافضة، نَقَمَ ما على الخميني دعوته في ولاية الفقيه وفي بعض أمور السياسة فرحل إلى أمريكا وأنشأ له هناك داراً ومركزاً، وألَّفَ بعض الكتب باللغة الإنجليزية والبعض باللغة العربية، وبعض كتبه كـ: (الشيعة والتصحيح)
 و(التشيع والتشيع)، و(يا شيعة العالم استيقضوا) ونحو هذه الكتب مفيدة في الرِّد على الشيعة وبيان أنَّ منهم من يردُّ عليهم من كتبهم وأنهم متناقضون، وأنَّ الحق ليس معهم وأنَّ عندهم من التناقض وعندهم من مخالفة ما عليه أكابرهم المتقدمون ما يدل على فساد ما ذهبوا إليه، فكتبه مفيدة في ذلك.

لكنه هو يذهب إَلى شيء يجب أَنْ تَنتبه إليه، وهو أَنَّ الشيعة حق وأَنَّ التشيع حق وأنَّ الجعفرية حق، وأنه لا يجوز أَنْ يُتَعَدَّى على التشيع من حيث هو، وأنَّ السنة والشيعة فرقتان من فرق الإسلام لا ينبغي أَنْ يكون بينهما كبير فرق، ومع هذا فهو رَدْ على الشيعة في مواضع كثيرة.

مَثَلَاً أَذكر له في كتابه (**الشيعة والتصحيح**) ذَكَرَ عدة مسائل منها مسألة العصمة، مسألة ترك يوم الجمعة وزواج المتعة.

وأيضاً ذَكَرَ وهي مسألة مهمة عقد لها باباً سَماه (الشيعة ومراقد الأئمة)، وذَكَرَ في هذا نقداً واضحاً وتضليلاً للذين يُقَدَّسُون الأئمة ويتجهون إلى مراقدهم بالحج يعني إلى قبورهم، وقال حتى في صدر هذا الباب إنْ صح حفظي يقول في أول أسطر منه (يحلو لبعض الفئات أنْ تجعل مُعَظَّمَهُم مُقَدَّسَاً ويجعلون عليه خِلَعاً من صفات الإله كما فعل الناس من المسلمين بمُعَظَّمِيْهِمْ، فلدى السنة مُعَظَّمُونْ خلعوا عليهم من صفات الإله وجعلوا يذهبون إليهم بالذبائح والنذور والطلبات والاستغاثات، وللشيعة أيضاً مُقَدَّسُون ومُعَظَّمُون خلعوا

## عليهم من صفات الإله ولم يَنْجُ -هذه عبارته- <u>ولم ينجُ من</u> <u>هذا التخريف إلا الطائفة الموسومة بالسلفية)∞.</u>

فعلى العموم عنده ما عنده وكتبه تستفيد منها، يستفيد منها طالب العلم في بعض الأمور وخاصة في مسألة متى بدأ القول بالعصمة؟، ومتى بدأ انحرافِ الشِيعة عنِ أقوالِ الأوائل؟

ومتى بدأ انحراف الشيعة عن أقوال الأوائل؟ أرَّخَهَا في كتبه تَأْرِيْخَاً جيداً، وَبَيَّنَ أَنَّ بداية الانحراف كانت في أوائل المائة الرابعة بدأ القول بالعصمة وبدأ الانحراف عن طريقة أئمتهم الأولين، فيُرَدُّ عليهم من كلام بعضهم ...

20 رفع الله لواءها

21 نهاية الشريط الثامن والأربعين.

الشـــــــريط الثـــــامن والأربعـــــون