

قررت وزارة التربية والتعليم تدريس هـذا الكتاب وطبعه على نفقتها ڵڸؽؘڵڮڴؿؗٳڵۼڗؘؠؾٞڗؙٳڵۺۘۼۏٙٚڮؚؽٙڎ ۅؘۯٙٳۯؙٷؗٳڶڋٙڽؿڐؚ۪ۊؙٳڶؾۧۼڶؽڒ ٳڶؿۧڟؚڡۣٚۯؙٳڶڋٙڕٙۏۣڲؙ



يؤذع مجانا ولايّبَاع

طبعة ۱٤۲۸ هـ – ۱٤۲۹ هـ کروند

دیوی ۲۲۷،٦٠۷۱۲

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر وزارة التربية والتعليم علوم القرآن للصف الأول الثانوي مدارس تحفيظ القرآن للبنات ./ وزارة التربية والتعليم – الرياض ، ١٤٢٦ هـ والتعليم – الرياض ، ٢٣x٢١ هـ ردمك : ١ – ٢٣x١ – ١٩٦ – ١٩٦٠ ١ – القرآن – تفسير – كتب دراسية ٢ – التعليم الثانوي – السعودية – كتب دراسية أ – العنوان

لهذا الكتاب قيمة مهمّة وفائدة كبيرة فلنحافظ عليه ولنجعل نظافته تشهد على حسن سلوكنا معه...

1577 / 1731

إذا لم نحتفظ بهذا الكتاب في مكتبتنا الخاصة في آخر العام للاستفادة فلنجعل مكتبة مدرستنا تحتفظ به...

حقوق الطبع والنشر محفوظة لوزارة التربية والتعليم ـ المملكة العربية السعودية

www.moe.gov.sa

الإدارة التربية والتعليم

الإدارة العامة للمناهج

www.moe.gov.sa /curriculum /index.htm

بريد

runit@moe.gov.sa





الحمد لله الذي علم بالقلم علم الإنسان مالم يعلم ، والصلاة والسلام على نبينا محمد المبعوث رحمة للعالمين ليتلوا عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد:

فهذا كتاب (علوم القرآن الكريم) للصف الأول الثانوي بمدارس تحفيظ القرآن الكريم الثانوية التابعة للرئاسة العامة لتعليم البنات، تم وضعه حسب المنهج المقرر لهذه المرحلة راعينا فيه سهولة العبارة وإيجاز اللفظ، مع الاقتصار على أهم الأقوال والابتعاد عن المسائل الخلافية مراعاة لمستوى الطالبات في هذه المرحلة، مكتفين بها يساعدهن على فهم ما يمر بهن من مصطلحات ومعارف في التفسير والقراءات وما لابد من معرفته لأمثالهن.

ندعو الله أن ينفع به وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه أنه سميع مجيب

المؤلف\_\_\_ون





# الكمسل الكوراسي الأول







## المبحث الأول

## نشأة علوم القرآن الكريم





## نشأة علوم القرآن الكريم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . . . أما بعد :-

فقد كان الناس في جاهلية جهلاء وضلالة عمياء ، حيث كانوا يعبدون الأوثان والأصنام و الأشجار وغير ذلك من دون الله تعالى ، وكانوا يدفنون أولادهم أحياء خشية الجوع والعار. وحين أراد الله بهذه الأمة خيراً أرسل إليهم رسوله وأن وأنزل عليه خير كتبه القرآن الكريم ليخرج الناس به من الظلمات إلى النور . وقد أدرك هؤلاء إعجاز القرآن وأنه لايمكن أن يكون كلام بشر . فآمنوا به واتبعوه وأقبلوا عليه يتلونه ، ويحفظونه ، ويفسرونه ، ويعملون به وتنافس الصحابة رضوان الله عليهم في ذلك ، فكانوا لا يتجاوزون عشر آيات حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل ، وبلغ من علمهم أن عبدالله بن مسعود في يقول : (( والله الذي لا إله غيره ما نزلت سورة من كتاب الله إلا أنا أعلم أين نزلت ولا نزلت آية من كتاب الله إلا أنا أعلم فيم أنزلت ، ولو أعلم أحداً أعلم مني بكتاب الله تبلغه الإبل لركبت إليه )». ويقول على بن أبي طالب وهو على المنبر : (( سلوني فوالله لا تسألوني عن شيء إلا أخبرتكم ، وسلوني عن كتاب الله فوالله ما من آية إلا وأنا أعلم أبليل نزلت أم بنهار أم في سهل أم في جبل )) .

وما زال الصحابة رضي الله عنهم يقرأون القرآن ويتدبرون معانيه ويتدارسون أحكامه حتى حفظه كثير منهم ، واشتهر آخرون بدقة تفسيره ، واشتهرت طائفة بأحكام تلاوته وبهذا نشأت علوم القرآن .



## تطور علوم القرآن الكريم

بعد اتساع الفتوحات الإسلامية ودخول بلدان كثيرة في الإسلام انتشر الصحابة رضوان الله عليهم في البلدان المفتوحة يعلمون أهلها القرآن ويفسرون لهم معانيه ، وينشرون علومه ومعارفه ، وكان الصحابة يجلسون في المسجد أو في غيره ويلتف حولهم الطلاب منهم من يكتب ويدون ، ومنهم من يكتب والفهم والحفظ ، فنشأت ما يمكن أن نسميها بالمعنى الحديث « مدارس التفسير » وهي كثيرة وأشهرها ثلاث مدارس هي :

## ١ مدرسة عبدالله بن عباس رضي الله عنهما في مكة :

وهو حبر هذه الأمة وترجمان القرآن وهو الذي دعا له رسول عَلَيْكِيْ بقوله: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل».

ومن أشهر تلاميذه : سعيد بن جبير ، ومجاهد بن جبر ، وعكرمة ، وطاوس ، وعطاء بن أبي رباح .

## ٢\_مدرسة أبي بن كعب على المدينة النبوية:

وقد كان الله أحد كُتاب الوحي ، وإمام القرّاء ، شهد له الرسول عَلَيْ بقوله : « أقرؤهم أُبُّي بن كعب ». ومن أشهر تلاميذه : زيد بن أسلم ، وأبو العالية الرياحي ، ومُحمَّدٌ بن كعب القرظي .

## ٣\_ مدرسة عبدالله بن مسعود رفي بالكوفة:

وهو أول من جهر بالقرآن بمكة وأسمعه قريشاً بعد الرسول على قال عنه الرسول عليه الصلاة والسلام: « من أحب أن يقرأ القرأن غضًا كما أُنزل فليقرأه على قراءة ابن أم عبد » يعني ابن مسعود، وقال ابن مسعود: « والله لقد أخذت من في رسول الله على وسبعين سورة ».



ومن أشهر تلاميذه: علقمة بن قيس، والشعبي، وأبو عبدالرحمن السلمي، وقد كان هؤلاء الصحابة وغيرهم يعلمونهم القرآن وتلاوته وتفسيره وأحكامه ويبينون لهم أسباب النزول والناسخ والمنسوخ وغير ذلك من علوم القرآن، ولم يؤلف أحد من الصحابة كتاباً بل كانوا يُعلمون بالرواية والتلقين.

ثم بدأ التابعون بالكتابة والتدوين في علوم القرآن فألَّف الحسن البصري (ت ١١٠هـ) في القراءات وألَّف عطاء بن أبي رباح (ت١١٤هـ) في غريب القرآن وألَّف قتادة بن دعامة السدوسي في الناسخ والمنسوخ.

ثم انفتح باب التأليف على مصراعيه فأُلفت في علوم القرآن مؤلفات كثيرة من أشهرها:

- ١\_ تأويل مشكل القرآن لابن قتيبيه (ت ٢٧٦ هـ) .
- ٢\_ إعجاز القرآن لأبي بكر الباقلاني (ت ٤٠٣هـ).
- ٣ المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ت٥٠٢هـ).
  - ٤\_ التبيان في أقسام القرآن لابن القيم (ت ٧٥١هـ).
  - ٥\_ لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي ( ت ٩١١ هـ ) .

واتجهت أنظار العلماء إلى تأليف كتب تجمع الحديث عن علوم القرآن كلها فتعرف كل علم تعريفاً مختصراً ومن أشهر المؤلفات على هذا النحو:

- ١\_ البرهان في علوم القرآن : لبرهان الدين الزركشي (ت ٧٩٤هـ) .
- ٢\_ الإتقان في علوم القرآن : لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١ هـ) .
- ٣\_ مناهل العرفان في علوم القرآن : لمحمد عبدالعظيم الزرقاني (ت ١٣٦٧ هـ) .

والمؤلفات في علوم القرآن كثيرة جداً ومما لا شك فيه أن التاريخ كله لا يعرف كتاباً درسه الدارسون وألّف في علومه المؤلفون وصنف فيه المصنفون مثل القرآن الكريم .





- ١ صفى حالة الناس في الجاهلية ، وبم أنقذهم الله تعالى ؟
- ٢ كيف كان الصحابة يتعلمون القرآن الكريم ؟ وما المقدار الذي يتناولونه من القرآن في
   كل مرة ؟
  - ٣ ما مبلغ علم الصحابة من علوم القرآن الكريم؟
  - ٤ تحدثي عن نشأة مدارس التفسير في عصر الصحابة رضى الله عنهم .
- ٥ ما أشهر مدارس التفسير في عهد الصحابة رضي الله عنهم ؟ ومن هم أشهر تلاميذ كل مدرسة ؟
  - ٦ متى بدأ التدوين لعلوم القرآن ؟ واذكري أهم مؤلفات التابعين فيها .
    - ٧ اذكري ما تعرفين من المؤلفات في علوم القرآن بعد عصر التابعين
- ٨ اتجهت أنظار العلماء إلى تأليف كتب تجمع الحديث عن علوم القرآن كلها . اذكري
   ما تعرفين منها.

## المبحث الثاني

## التعريف بعلوم القرآن



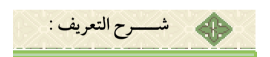
### علوم القريم

مركب إضافي من كلمتين ( علوم ) و ( قرآن ) أما ( علوم ) فجمع علم ، والعلم مصدر مرادف للفهم والمعرفة . وأما ( القرآن ) لغة : مصدر ( قرأ ) .

فقيل: معنى (ق\_رأ): تلا سمي به المقروء تسمية للمفعول بالمصدر، ومن ه قوله تعالى: ( إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرْءَانَهُ إِنَّ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ اللهِ عَلَيْ مَانَهُ } أي قرآءته . (القيامة آية ١٧، ١٨).

وقيل: معنى (قرأ) جمع ومنه قرأ الماء في الحوض إذا جمعه ، وسمي القرآن قرآناً لأنه جمع القصص والأمر والنهى والوعد والوعيد والآيات والسور بعضها إلى بعض .

والقرآن في الاصطلاح: كلام الله المنزل على محمد عَلَيْكُ المتعبد بتلاوت.



قولنا كلام الله: خرج به كلام غيره من الإنس والجن والملائكة.

المنزل: خرج ما استأثر الله بعلمه ولم ينزله على أحد من خلقه .

على محمد عليه المُنزَّلُ على غير محمد عليه الصلاة والسلام كالتوراة والإنجيل.

المتعبد بتلاوته: خرجت الأحاديث القدسية.



## الفرق بين القرآن الكريم والأحاديث القدسية

ذكر العلماء فروقاً عديدة بين القرآن الكريم ، والأحاديث القدسية منها: أولاً : الله الكريم تحدى الله الناس أن يأتوا بمثله أو بعشر سور مثله أو بسورة من مثله أو بحديث مثله فعجزوا ، أما الأحاديث القدسية فلم يقع بها التحدي .

ثانياً:

أن القرآن الكريم منقول بطريق التواتر فهو قطعي الثبوت كله سوره وآياته وجمله ومفرداته وحروفه وحركاته وسكناته ، أما الأحاديث القدسية ، فلا يشترط فيها التواتر وأغلبها أحاديث آحاد وهي ظنية الثبوت.

ثالثاً:

أن القرآن الكريم من عند الله لفظاً ومعنى ، أما الحديث القدسي فمعناه من عند الله ، أمَّا لفظه فالصحيح أنَّه من الرسول عَلَيْكُ .

أن القرآن الكريم متعبد بتلاوته من وجهين:

رابعاً : الأول : أن الصلاة لا تصح إلا به دون الحديث القدسي فلا يتلى في الصلاة .

الثاني : أن ثواب التلاوة للقرآن ثواب عظيم أفضل من ثواب قراءة الأحاديث القدسية أوغيرها.

أنَّ القرآن الكريم لايمسه إلا المطهرون ، أمَّا الحديث القدسي فيمسه الطاهر وغير الطاهر ، وغير ذلك من الفروق.



## أسماء القرآن الكريم وصفاته

وردت للقرآن الكريم أسماء وصفات كثيرة ولكثرتها فقد أفردها بعض العلماء بمؤلفات مستقلة فقد ألّف ابن القيم كتاب « شرح أسماء الكتاب العزيز » وألّف الشيخ صالح بن إبراهيم البليهي كتاباً من جزأين اسمه (الهدى والبيان في أسماء القرآن).

## ومن أسماء القررآن:

( القرآن ): قال تعالى : ﴿ إِنَّ هَاذَ الْأَفْرُءَ انَّ يَهْدِي لِلَّتِي فِي إِنَّ هَادَ الْأَفْرُءَ انَّ يَهْدِي لِلَّتِي فِي أَقَوْمُ وَتُنْبِيِّرُ ﴾ (الإسراء آيه ٩).

( الكتاب ): قال تعالى: ﴿ اللَّهِ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

( الفرقان ): قال تعالى: ﴿ تَسَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّكَ ٱلْفُرِّقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عِلِيَكُونَ لِلْعَنْلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (الفرقان آية ١).

( التنزيل ) : قال تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لِلَّهُ إِلَّا لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ الْمَاكِينَ ﴾ (الشعراء آية ١٩٢) .

## ومن صفاته:

( المبارك ) : قال تعالى : ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُّصَدِقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْدِ ﴾ (الأنعام آية ٩٢).

( المبين ): قال تعالى: ﴿ قَدْ جَآءً كُم مِن اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ (المائدة آية ١٥).



( المجيد ) : قال تعالى : ﴿ بِلْ هُوَفُرُ عَانُ مُجِيدٌ ﴾ (البروج آية ٢١). وغير ذلك من الأسهاء والصف ال

## القرآن كفنِّ مدون : عريف علوم القرآن كفنِّ مدون :

وتُعرَّف علوم القرآن بأنها «مباحث تتعلق بالقرآن الكريم من ناحية نزوله وجمعه وقراءته وتفسير» وناسخه ومنسوخه وأسباب نزوله ومكيه ومدنيه ونحو ذلك». ويسمى هذا العلم بـ «أصول التفسير» لأنه يتناول العلوم التي لابد للمفسر من معرفتها والعلم بها.



- ١- اذكري تعريف كلمة (علوم) لغة .
  - ٢- عرفي كلمة (القرآن) لغة.
- ٣- عرفي القرآن اصطلاحاً ، واشرحي التعريف.
- ٤- اذكري ما تعرفين من الفروق بين القرآن والأحاديث القدسية.
- ٥- أَلُّف بعض العلماء في أسماء القرآن وصفاته اذكري ما تعرفين منها .
  - ٦- للقرآن أسماء وصفات كثيرة اذكري ما تعرفين منها مع الدليل.
    - ٧- ما تعريف علوم القرآن كفنِّ مدون ؟







## نزول القرآن الكريم

في القرآن الكريم آيات كثيرة تحدثت عن نزول القرآن ، منها ما يدل على أن نزول القرآن كان في ليلة واحدة وهي قوله تعالى:

﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُسْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْمَانُ ﴾ (البقرة آية ١٨٥).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَ لِنَنَّهُ فِي لَيْ لَهِ مُّبَنِّزَكُةٌ ﴾ (الدخان آية ٣).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا آنَزُلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ (القدرآية ١).

ومن آيات القرآن ما يدل على أنه نزل مفرقاً ومنها قوله تعالى :

﴿ وَقُرْءَ إِنَّا فَرَقِينَهُ لِلْقُرْأُوعُكِي ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكُمِّ وَلَزَّلْنَهُ فَازِيلًا ﴾ (الإسراء آية ١٠٦).

وقوله سبحانه:

## ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا تُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَ الْجُمْلَةُ وَبِيدَةٌ كَذَلِكَ لِلنَّالِيَ لِنُلْبِتَ بِهِ.

فُوَادَكُو ﴾ (الفرقان آية ٣٢).

ومن المعلوم أن القرآن أنزل على الرسول ﷺ في ثلاث وعشرين سنة . وقد جمع العلماء بين هذه الآمات :

فقالت طائفة : إن الآيات الأولى تدل على أن القرآن ابتدأ نزوله في ليلة القدر وهي الليلة المباركة



وهي في شهر رمضان ، ثم استمر نزوله بعد ذلك كما تدل عليه الآيات الأخرى ، وعلى هذا القول فليس للقرآن إلا نزولاً واحداً منجماً ( أي مفرقاً ) على الرسول ذ .

### وقالت طائفة: أن للقرآن نزولين:

فالآيات الأولى تدل على النزول الأول وهو نزول القرآن جميعاً من اللوح المحفوظ في السماء السابعة إلى بيت العزة في السماء الدنيا ، وكان ذلك في ليلة القدر من شهر رمضان .

والآيات الأخرى تدل على النزول الثاني وهو نزول القرآن مفرقاً من بيت العزة في السماء الدنيا إلى الرسول ذوكان ذلك في ثلاث وعشرين سنة . وعلى هذا القول فإن للقرآن الكريم نزولين النزول الأول جملة والنزول الثاني مفرقاً .

## حكمة نزول القرآن منجماً:

وقد ذكر العلماء حكماً عديدة لنزول القرآن مفرقاً على الرسول ذومنها:-

#### ١ - تثبيت فؤاد الرسول ذ:

فكلها اشتد الأذى من المشركين على الرسول ذنزل عليه القرآن ، ففرج همه وأزال غمه وثبت قلبه قال تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُمْلَةً وَبِيدَةً أَحَكَذَالِكَ لِنُتَّبِتَ بِهِ مُؤَادَكً ﴾ تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُمْلَةً وَبِيدَةً أَحَكَذَالِكَ لِنُتَّبِتَ بِهِ مُؤَادَكً ﴾ (الفرقان آية ٣٢).

### ٢- استمرار التحدى والإعجاز:

إذ لو نزل القرآن مرة واحدة لكان التحدي والإعجاز كذلك ، ولكن القرآن نزل في أوقات مختلفة ، وكلم نزل شيء من القرآن ، عجزوا عن الإتيان بمثله فتجدد ثبوت الإعجاز .



## ٣- التدرج في التشريع وفي تربية الأمة:

وذلك أن الناس كانوا مشركين لا يعرفون شيئاً من أحكام الإسلام ولو نزل عليهم القرآن جميعاً لشق عليهم العمل به فبرحمة من الله أنزل القرآن منجهاً لتنزل الأحكام شيئاً فشيئاً. وهناك حِكم كثيرة غير ذلك.



١ - اقرئي الآيات التي تدل على نزول القرآن جملة في ليلة واحدة .

٢ - اقرئي الآيات التي تدل على نزول القرآن مفرقاً.

٣- اذكري أقوال العلماء في الجمع بين هذه الآيات.

٤- اشرحي حِكَمَ نزول القرآن منجماً.



## الباب الثالث المبحث الأول جمع القرآن الكريم





## المقصود بجمع القرآن الكريم

يطلق جمع القرآن ويراد به أحد ثلاثة معان:

الأول: جمعه بمعني حفظه في الصدور.

الثاني : جمعه بمعنى كتابته وتدوينه .

الشالث: جمعه بمعنى تسجيله تسجيلاً صوتياً.

وسنتكلم عن كل نوع بإيجاز:

ومنه قوله تعالى: لا إِنَّ عَلَيْنَا جَعَهُ وَقُرْمَانُهُ لا (القيامة آية ١٧).

## اولاً: جمعه بمعنى حفظه:



أى علينا أن نجمعه في صدرك فلا تنسى منه شيئاً ، وقد حفظ الرسول عَلَيْكُمْ القرآن وحفظه العدد الكثير والجم الغفير من الصحابة ومن التابعين فكانوا يقومون به آناء الليل وأطراف النهار ويهجرون لذة النوم وراحته، إيثاراً للذة القيام به وتلاوته فكانوا يقرأونه والناس نيام وكان الرسول عِلَيْ يأمرهم بهذا ويندجم إليه ويحثهم عليه.

وما زال المسلمون بحمد الله يحفظون القرآن وسيظلون كذلك إلى يوم القيامة إن شاء الله تعالى .

### فقد مر شلاث مراحل:





## المرحلة الأولى: جمعه في عهد الرسول عَلَيْكُم :

لم يكن القرآن في عهد الرسول عليه في مصحف واحد. بل كان مفرقاً ، فقد اتخذ الرسول عليه عدداً من الصحابة لكتابة ما ينزل عليه من القرآن وهم كُتَّاب الوحي ، وكانوا من خيرة الصحابة ومنهم أبو بكر وعمر ، وعثمان ، وعلي ، وزيد بن ثابت ، وأبي بن كعب ، وغيرهم رضي الله عنهم .

وكان ﷺ يخبرهم بموضع الآية من السورة فيكتبونها على ما تيسر لهم من العسب ، واللخاف ( وهي الحجارة الرقيقة ) والجلود وعظام الأكتاف ونحو ذلك .

ولم يجمع الرسول عَلَيْ القرآن \_ كما قلنا \_ في مصحف واحد لأسباب منها:

١ - عدم وجود الدواعي لذلك مثل ما وجد من الدواعي في عهد أبي بكر وفي عهد عثمان رضي الله عنها .
 ٢ - أن النبي على كان بصدد أن ينزل عليه الوحي بنسخ تلاوة ما شاء الله من آية أو آيات ، أو أن ينزل بآية أخرى ، ولو جُمع في مصحف واحد لكان عرضة للتغيير والتبديل كلما نزل وحي بنسخ آية أو بنزول آية وهذا أمر فيه غاية المشقة .

## المرحلة الثانية: جمعه في عهد أبي بكر الصديق رضيه:

سببه: استشهاد عدد كبير من حفاظ القرآن الكريم في حروب الردة فخشي الصحابة أن يذهب شيء من القرآن بذهاب حفظته فاتفقوا على جمع القرآن كله وكتابته وتدوينه في مصحف واحد، وكان ذلك في السنة الثانية عشرة بعد موقعة اليهامة.

## 🕕 قصة هـذا الجمع:

لما توفي رسول الله عَلَيْ ارتدت كثير من قبائل العرب عن الإسلام فأرسل إليهم أبو بكر الصديق الجيوش لحربهم وكان من هذه الحروب غزوة اليهامة التي قتل فيها عدد كبير من قراء الصحابة بلغوا نحو سبعين قارئاً ، فهال ذلك عمر بن الخطاب صَلِيَّتُهُ وخشي أن يذهب شيء من القرآن بذهاب الحفاظ فدخل على أبي بكر ، واقترح عليه أن يجمع القرآن في مصحف واحد حتى لا يضيع منه شيء وقد أخرج البخاري في صحيحه عن زيد بن ثابت الله أنه قال: (( أرسل إليَّ أبو بكر مقتل أهل اليهامة فإذا عمر بن الخطاب ، عنده قال أبو بكر الهان عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحريوم اليهامة بقراء القرآن وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن وأني أرى أن تأمر بجمع القرآن قلت لعمر: كيف تفعل شيئاً لم يفعله رسول الله علي قال عمر : هذا والله خير فلم يزل عمر يراجعني حتى شرح الله صدري لذلك ، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر . قال زيد : قال أبو بكر إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك وقد كنت تكتب الوحي لرسول الله عليه في فتتبع القرآن فاجمعه ، فو الله لو كلفوني نقل جبل ما كان أثقل على مما أمرني به من جمع القرآن. قلت: كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله عَلَيْ قال هو والله خير ، فلم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر رضي الله عنهما فتتبعت القرآن أجمعه من العسب واللخاف وصدور الرجال حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجدها مع أحد غيره )).

لا لَقَدَ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ \_ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَنِ مِزُّ عَلَيْهِ مَاعَنِكُمْ ﴿ وَالتوبة آية ١٢٨).

حتى خاتمة براءة فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر حياته ، ثم عند حفصة بنت عمر رضى الله عنها .

### المرحلة الثالثة: جمعه في عهد عثمان بن عفان ظلمه :

سبببه المورد في هذا الحيش المسلمين إلى (أرمينية) و (أذربيجان) كان الجنود في هذا الحيش من أهل العراق ومن أهل الشام وقد تلقى أهل كل بلد القرآن على وجه غير الوجه الذي تلقاه الآخر فكانوا إذا ضمهم مجلس أو موطن يقرأون فيه القرآن ينكر بعضهم على الآخر تلاوته ، واستفحل الداء حتى كَفَّرَ بعضهم بعضاً وكادت تكون فتنة وكان حذيفة بن اليان في هذا الجيش فأفزعه اختلافهم وذهب إلى عثمان في يخبره بذلك ، وكان عثمان قد بلغه أن هذا الاختلاف يقع بين الغلمان في المدينة فخطب فقال : ((أنتم عندي تختلفون فمن نأى عني من الأمصار أشد اختلافاً)).

فاستشار عثمان الصحابة رضي الله عنهم أجمعين فاتفقوا على أن ينسخوا الصحف التي جمعها أبو بكر ويجمعوا الناس عليها وأن يؤمر الناس بإحراق ما عداها وألا يعتمدوا غيرها.

أرسل عثمان الله أم المؤمنين حفصة فأرسلت إليه الصحف وكان ذلك أواخر سنة ٢٤ هـ وأوائل سنة ٢٥ هـ وأوائل سنة ٢٥ هـ واختار عثمان لهذا العمل أربعة هم:

- ١- زيـــد بن ثابـــت .
  - ٢- عبدالله بن الزبير.
  - ٣- سعيد بن العاص.
- $\xi$  عبدالرحمن بن الحارث بن هشام وهؤ  $\xi$  عبدالرحمن بن الحارث بن

فأمرهم أن ينسخوها في المصاحف ، وقال عثمان للقرشيين : (( إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش ، فإنها نزل بلسانهم )) ، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا وأمر بإحراق المصاحف الأخرى فاستجاب له الصحابة رضى الله عنهم فحرقوا مصاحفهم .

وبهذا قطع عثمان على دابر الفتنة وجمع كلمة الأمة ووحد الصفوف.

### مزايا جمع القرآن في عهد عثمان الله :



- ١- الاقتصار على ما ثبت بالتواتر.
- ٢- إهمال ما نسخت تلاوته في العرضة الأخبرة .
- ٣- ترتيب السور والآيات على الوجه المعروف الآن.
- ٤- الاقتصار على حرف واحد من الأحرف السبعة .

## الشاً: جمع القرآن بمعنى تسجيله:

جمعه بمعنى تسجيله: ويسمى هذا الجمع بالمصحف المرتل أوالجمع الصوي . أما المُصحف : فبضم الميم وكسرها ، والأصل والأشهر الضم ، وهو مأخوذ من ((أصحف)) أي جمعت فيه الصحف .

واصطلاحاً: هو مجموعة صحائف القرآن مرتبة الآيات والسور على الوجه الذي تلقته الأمة الإسلامية من النبي على .

والفرق بين المصحف والقرآن أن المصحف اسم لمجموعة الصحائف المدون فيها القرآن ، أما القرآن فهو الألفاظ ذاتها .

المرتل لغة: مأخوذ من رتل الثغر: إذا استوى نباته، وحسن تنضيده، وكان مفلجاً.

واصطلاحاً: القراءة بتوءدة واطمئنان وإخراج كل حرف من مخرجه مع إعطائه حقه ومستحقه مع تدبر المعاني ، وقيل هو رعاية مخارج الحروف ، وحفظ الوقوف .

## (۱) الترتيل أفضل مراتب القراءة الأربع وهي (۱):



١ - التحقيق: وهو أكثر اطمئناناً وأكثر ما يستعمل في التعليم.

٢- الترتيل: القراءة بتوءدة واطمئنان.

٣- التدوير: هي مرتبة بين الترتيل والحدر.

٤- الحكم عند الأسراع بالقراءة مع مراعاة الأحكام .

### الجمع الصوتى للقرآن الكريم:

المراد به: المصحف المرتل وهو التسجيل المسموع للقرآن الكريم.

أدوات المعربة وأشرطته واسطواناته ونحوها.

### بواعث التفكير في الجمع الصوتى للقرآن الكريم كثيرة منها:

١ - اقتضاء المحافظة على القرآن الكريم وذلك عن طريق:

- (أ) تحقيق التلقى الشفهي الذي لا محيص عنه لطالب القرآن والذي بغيره لا يؤمن التصحيف.
  - (ب) المحافظة على القراءات التي نزل بها القرآن وأجمع عليها المسلمون وثبت تواترها .
    - (ج) المنع من القراءة بالشواذ التي تعلق بها أفراد من القراء.
    - ٢- الحاجة الماسة إلى تيسير تحفيظ القرآن الكريم وتعليمه.
    - ( أ ) لأن المصاحف المرتلة نهاذج صوتية ممتازة للترتيل الصحيح .
    - (ب) لأنها تيسر القرآن للحفظ والتعليم خاصة في البلدان التي تفتقد المعلم الضابط.
      - (جـ) لأنها طِبُّ اختلاف الرسم العثاني عن الرسم الإملائي المعروف.

٣- ضرورة الذود عن القرآن الكريم ضد الطاعنين عليه وإزالة كل

(١) انظري دراسات في علوم القرآن الكريم أ.د/ فهد الرومي ص ( ١٠٩-١١٠).



عقبة توضيع أمام وحدة اتباعه أو أمام نشره وتوزيعه بين المسلمين ، وذلك بأن يبث في الإذاعات ونحوها .

- ٤ معاضدة المصحف العثماني الذي أجمع المسلمون عليه.
  - ٥- درء أي تحريف عن القرآن الكريم.
- ٦- نشر لغة القرآن الكريم وتوطيد الوحدة بين المسلمين.

عقد أول اجتماع في الجمعية العامة للمحافظة على القرآن الكريم برئاسة الأستاذ لبيب السعيد لدراسة



الموضوع في مساء ١٤ / رمضان / ١٣٧٨هـ في القاهرة ، وتمت الموافقة عليه ووضعت له الشروط والمواصفات .

#### ــدء الطـاعة:

لاقى المشروع في بدايته عقبات كثيرة مادية وعلمية وغيرها ، وقد تجاوز بحمد الله كل هذا ، وبدأ الطبع لأول مرة سنة ١٣٧٩ هـ في ذي القعدة ، وانتهت الطبعة الأولى في المحرم من عام ١٣٨١ هـ ، وذلك بقراءة الشيخ محمود خليل الحصري برواية حفص عن عاصم .

### كيفية التسجيل:

لم يكن التسجيل شيئاً هيناً فمع امتياز القارىء وكونه قد أصبح آنئذ شيخ المقارىء المصرية فقد كانت اللجنة تستوقفه كثيراً ليعيد التسجيل على النحو النموذجي المطلوب.



#### القراء هراء ه

١- محمود خليل الحصري ويقرأ برواية حفص بن عاصم.

٢- مصطفى الملواني ويقرأ برواية خلف عن حمزة.

٣- عبد الفتاح القاضي . ويقرأ برواية ابن وردان عن أبي جعفر .

٤ - فؤاد العروسي ، ومحمد صديق المنشاوي ، وكامل يوسف البهتيمي . برواية الدوري عن أبي عمرو .

# [المنافشة]

١- ما المعاني التي يطلق عليها (جمع القرآن) ؟

٢- تحدثي عن فضل تلاوة القرآن الكريم وحفظه.

٣- اذكري المراحل التي مربها جمع القرآن الكريم بمعنى كتابته وتدوينه.

٤- كيف كانت كتابة القرآن في عهد الرسول عَلَيْكُم ؟

٥- من هم كتّاب الوحي؟

٦- كيف كانوا يكتبون الوحى ؟

٧- ما سبب عدم جمع القرآن في مصحف واحد في عهد الرسول عليه ؟

٨- ما سبب جمع القرآن في عهد أبي بكر الصديق ضيَّ الله ؟ ومتى كان ذلك ؟

٩- كم عدد القرّاء الذين استشهدوا في موقعة اليهامة ؟

• ١ - من الذي اقترح على أبي بكر عَلَيْكُ جمع القرآن في مصحف واحد ؟ ولماذا ؟

١١- من الذي اختاره أبو بكر لجمع القرآن ؟

١٢ - اتلي الآية التي لم يجدها زيد إلا مع أبي خزيمة وفي أي سورة ؟

١٣ - عند من حفظت الصحف بعد جمعها ؟

١٤ - ما سبب جمع القرآن في عهد عثمان بن عفان ضَّطُّتُه ؟ ومتى كان ذلك ؟



- ٥١ من هم الذين اختارهم عثمان لنسخ المصاحف ؟ وماذا قال لهم ؟
  - ١٦- اذكري مزايا جمع القرآن في عهد عثمان بن عفان الله الم
    - ١٧ بم يسمى جمع القرآن بمعنى تسجيله ؟
      - ١٨- عرفي (المصحف) لغة واصطلاحاً.
        - ١٩ ما الفرق بين القرآن والمصحف؟
        - ٢٠ عرفي ( المرتل ) لغة واصطلاحاً .
        - ٢١ اذكرى مراتب القراءة وأفضلها.
    - ٢٢- ما المراد بالمصحف المرتل ؟ وما أداته ؟
  - ٢٣- اذكري بواعث التفكير في الجمع الصوتي للقرآن الكريم.
- ٢٤ متى بدأ التسجيل الصوتى للقرآن الكريم لأول مرة ؟ ومتى انتهت الطبعة الأولى ؟
  - ٢٥- من هو القارىء لأول تسجيل صوتى ؟ وبأى رواية ؟
    - ٢٦- تحدثي عن كيفية التسجيل الصوق للقرآن.
  - ٢٧ من هم القراء الذين بدأ تسجيل قراءتهم ؟ وبأي رواية قرأ كل منهم ؟

## المبحث الثاني

## ترتيب الآيات والسور





### الآيـــات و الســـور

الآيـــة لغة: تطلق على معان عديدة منها:

المعجزةُ: ومنه قوله تعالى: ﴿ سَلْ بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَكُمْ ءَاتَيْنَهُم مِّنْ مَا يَقِ بِينَةٍ هـ (البقرة: آية ٢١١).

- ٢ العبرة: ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِن كُنتُمْ مُّؤُ مِنِينَ هُ (البقرة: آية ٢٤٨).

-٣ العلامة : ومنه قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ لَهُ مَرْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ءَاكِةَ مُلْحِكِهِ مَ أَن يَأْلِيكُمُ

ٱلْتَابُوتُ فِيدِ سَكِيمَةً مِن رَّبِحَمُمُ لا (البقرة: آية ٢٤٨).

٤ - البرهان والدليل: ومنه قوله تعالى:

( وَمِنْ مَا يُلْفِهِ = خَلْقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ه (الروم: آية ٢٢).

وأما معنى الآية في الاصطلاح: فهو جملة من كلمات القرآن مندرجة في سورة من سور القرآن.

### طريقة معرفة الآية:

للعلماء في معرفة الآية من حيث بدايتها ونهايتها قولان :

الأول: إن معرفة بداية الآية ونهايتها سماعي لا مجال للاجتهاد والقياس فيه ولهم أدلة منها:

١- إن العلماء اتفقوا على أن ( المِص ) آية ولم يعدوا ( المِرَ ) آية ، وعدوا ( يس ) ولم يعدوا ( طس ) آية ولو كان بالقياس والرأي لم يفرقوا بينهما .

٢- هناك أحاديث عن الرسول عَلَيْ حدد فيها بعض الآيات كقوله عَلَيْ عن الفاتحة : ((هي السبع المثاني ))
 وقوله عَلَيْ ((من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه )) وغير ذلك فلولا أنه عَلَيْ حدد بداية الآيات ونهايتها ماعرفنا أن الفاتحة سبع آيات مثلاً ولا عرفنا آخر آيتين في البقرة ونحو ذلك .



الثاني: قيل إن معرفة بداية الآيات ونهاياتها منه ماهو سماعي ومنه ماهو قياسي.

### إطلاق الآيـــة:

## تطلق الآية ويراد بها مجازاً:

١- بعض الآية كقول ابن عباس الله : ( أرجى آية في القرآن ) .

## ﴿ وَإِنَّارَبِّكَ لَذُو مَغْضِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰظُلْمِ هِمٍّ ۗ ه (الرعد: آية ٦).

فإنه بعض آية بإتفاق.

٢- وتطلق الآية على ماهو أكثر من الآية كقول ابن مسعود الله : (أحكم آية)

## لا فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَكَ الْ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ إِنَّ وَمَن يَعْمَمُلُ مِثْقَكَ الْذَرَّةِ شَكَّرًا يَسَرَهُ الله (الزلزلة: آيتا ١٨٠٧).

فإنهم آيتان بإتفاق.

### عدد آیات القر آن:

اختلف العلماء في عدد آيات القرآن فقيل ( ٦٢١٧ ) وقيل ( ٦٢٢٠ ) وقيل ( ٦٢٢٦ ) وقيل ( ٦٢٣٦ ) وقيل ( ٦٣٣٦ )

وسبب الاختلاف ، الاختلاف في بداية الآية ونهايتها فمنهم من يعد بعض الكلمات آية ومنهم من يعدها بعض آية .

### أطول آية وأقصر آية:

أما أطول آية فهي آية (( الدَّيْن )) في سورة البقرة ، وأقصر آية هي (( يس )) في صدر السورة .

### من فوائد معرفة الآيات:

- العلم أن كل ثلاث آيات قصار معجزة لأن الله تحدى بالإتيان بسورة من مثله وأقصر سورة ثلاث آيات فدل على أن كل ثلاث آيات قصار يثبت بها الإعجاز وفي قوتها الآية الواحدة الطويلة .
  - ٢- حسن الوقف على رؤوس الآية عند من يرى أن الوقف عند ذلك سنة .
    - ٣- اعتبار الآيات في أحكام العبادات كالصلاة وخطبة الجمعة .



#### ترتيب الآيات:

أجمعت الأمة على أن ترتيب الآيات توقيفي عن رسول الله على عن جبريل الله على عن ربه سبحانه وتعالى ، فليس لأحد من الصحابة ، ولا الخلفاء الراشدين ولا لغيرهم تصرف في ترتيب شيء من الآيات .

معني السورة لغة: المنزلة ، والشرف ، والعلامة ، وغير ذلك .

وفي الاصطلع ومقطع . طائفة مستقلة من آيات القرآن الكريم ذات مطلع ومقطع .

طريق معرفة السورة: معرفة بداية السورة ونهايتها سماعي لا مجال للاجتهاد فيه.

مصدر أسماء السور: اختلف في أسماء السور:

١ - فقيل إنها توقيفية.

٢ - وقيل إنها اجتهادية.

والراجح أنها توقيفية ، قال السيوطي : (( وقد ثبت جميع أسهاء السور بالتوقيف من الأحاديث والآثار )) .

أقسام السور: تنقسم سور القرآن من حيث تعدد الاسم وعدمه إلى ثلاثة أقسام:

- الأول: ماله اسم واحد ، كالنساء ، والأعراف ، والأنعام ، وغير ذلك .
- الثاني: ماله أكثر من اسم ، كالفاتحة ، فإنها تسمى أم الكتاب ، والسبع المثاني ، وأم القرآن ، والشافية ، والكافية ، وغير ذلك وكالتوبة ، فإنها تسمى براءة ، والفاضحة ، والبحوث ، والمبعثرة ، والمشقشقة وغير ذلك .
- الثالث: أن تسمى عدة سور باسم واحد نحو (الزهراوين) للبقرة وآل عمران، و(المعوذتين) للفلق والناس، و (الحواميم) للسور المبدوءة بـ (حـم).
- عدد السور: عدد سور القرآن الكريم ( ١١٤) سورة ، وقيل إنها ( ١١٣) سورة باعتبار الأنفال وبراءة سورة واحدة .



- أقسام السور: تنقسم سور القرآن من حيث الطول وعدمه إلى أربعة أقسام:
- الأول: الطوال: وهي سبع، البقرة، آل عمران، النساء، المائدة، الأنعام، الأعراف، واختلف في السابعة فقيل، ( الأنفال والتوبة معاً ) وقيل ( يونس ).
  - الثاني: المئون: وهي السور التي تزيد آياتها على مئه آية أو تقاربها.
    - -الثالث: المثاني: وهي التي تلي المئين في عدد الآيات.
  - الرابع: المفصل: وهو آواخر القرآن واختلف في بدايته فقيل من سورة (ق)، وقيل من ( الحجرات ) وينقسم المفصل إلى ثلاثة أقسام:
    - ١ طوال المفصل من (ق) أو ( الحجرات ) إلى ( النبأ ) أو ( البروج ) .
    - ٢- أوساط المفصل من ( النبأ ) أو ( البروج ) إلى ( الضحي ) أو ( البينة ) .
      - ٣- قصار المفصل من ( الضحى ) أو ( البينة ) إلى آخر القرآن .
        - ترتيب السور: اختلف العلماء في ترتيب السور إلى ثلاثة أقوال:
- الأول : أن ترتيب السور توقيفي ، فلم توضع سورة في موضعها من المصحف إلا بناء على أمر من النبي على أو رمزه أو إشارته على حسب ما فهموه من تلاوته على .
  - -الثاني: أن ترتيب السور اجتهادي من الصحابة.
  - الثالث: أن ترتيب أكثر سور القرآن كان توقيفياً ، والقليل كان ترتيبه باجتهاد الصحابة .

وليس هناك أثر يذكر في الاختلاف في ترتيب السور مادام الصحابة رضي الله عنهم أجمعوا على الترتيب الموجود في المصاحف الآن ، وترتيب السور في التلاوة مندوب وليس بواجب إلا عند الصبيان فالأفضل البدء من آخر المصحف إلى أوله تسهيلاً لحفظه .

### حكمة تسوير القرآن: لتقسيم القرآن إلى سور فوائد كثير منها:

- ١- الدلالة على موضوع الحديث ومحور الكلام ، وذلك أن لكل سورة موضوعاً تتحدث عنه .
- ٢- أن القارىء وكذا الحافظ إذا أتم سورة كان أنشط له وأبعث لتلاوة أو حفظ السورة التي تليها وهكذا



حتى يأخذ حظه من القررآن.

#### تجزئــة المصحف:

لم تكن المصاحف العثمانية مقسمة إلى أجزاء وإنها تم التقسيم بعد ذلك فقسموا القرآن الكريم إلى ثلاثين جزءاً سموا كل جزء بأول كلمة فيه ، وقسموا الجزء إلى حزبين ، فالقرآن ستون حزباً وقسموا الحزب إلى أربعة أقسام سموا كل قسم ربعاً.

ومنهم من وضع على رأس كل خمس آيات كلمة (خمس) وعلى رأس كل عشر آيات كلمة (عشر) ويعاقب بينها فمرة يضع (خمس) ومرة يضع (عشر) إلى آخر السورة ، ثم اختصروا كلمة (خمس) إلى (خـ) ويضعون بدلاً من (عشر) (عـ).



- ١- عرفي الآية لغة واصطلاحاً.
- ٢- ما طريق معرفة الآية ؟ اذكرى أقوال العلماء في ذلك .
- ٣- اذكرى مثالاً لإطلاق لفظ الآية على بعض الآية ، ولإطلاق على ما هو أكثر من الآية .
  - ٤- كم عدد آيات القرآن ؟ اذكري أقوال العلماء في ذلك . وما سبب اختلافهم ؟
    - ٥- ما أطول آية في القرآن ؟ وأقصر آية ؟
    - ٦- لمعرفة آيات القرآن فوائد اذكري ماتعرفين منها .
      - ٧- ما طريق معرفة ترتيب الآيات ؟
    - ٨- ما معنى السورة لغة وصطلاحاً ؟ ومامصدر أسهاء السور ؟
  - ٩- إلى كم قسم تنقسم سور القرآن من حيث تعدد الاسم وعدمه . مع التوضيح .
    - ١٠ كم عدد سور القرآن ؟ وهل هناك خلاف في عدد السور ؟ ولماذا ؟
      - ١١- كم أقسام سور القرآن من حيث الطول وعدمه ؟
    - ١٢ للعلماء في ترتيب السور أقوال اذكريها . وماأثر الاختلاف في ذلك ؟
      - ١٣ متى يسن تلاوة سور القرآن مرتبة ؟ ومتى يسن عكس ترتيبها ؟
        - ١٤ ما الحكمة من تسوير القرآن؟
        - ١٥ كم عدد أجزاء القرآن ؟ وكم عدد أحزابه ؟ وكم عدد أرباعه ؟
  - ١٦ ماذا يعني وضع رأس الخاء على رأس الآية ؟ وماذا يعني وضع رأس العين ؟





#### الوحــــــي

الوحى في الأصل الخفاء والسرعة.

#### ومعناه:

الإعلام الخفي السريع الخاص بمن يوجه إليه بحيث يخفى على غيره.

#### وطرقــه:

- (أ) الكلام على سبيل الرمز والتعريض.
  - (ب) الصوت المجرد عن التركيب.
    - (جـ) الإشارة ببعض الجوارح.
      - (د) الكتابــة.

# أنواعه بالمعنى اللغوي:

- الهام الخواطر: بها يلقيه الله في ورع الإنسان السليم الفطرة الطاهر والروح كالوحي إلى أم موسى. قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِكَ أُمِرُوسُونَ أَنَ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فِي أَلْمِيا فَي وَلَا تَحْرَفِنَ قَالَ تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِرُوسُونَ أَنَ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فِي أَلْمِيهِ فِي الْمَيْرِ وَلَا تَحْرَفِنَ قَالَ تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِرُوسُونَ أَنَ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فِي أَلْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ وَلَا تَحْرَفِنَ اللهِ عَلَيْهِ وَلَا تَعْرَفِي اللهِ وَالرَّوْحِ كَالْوَحِي إلى أَم موسى.

إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْنَاكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (القصص: آية ٧).

- ٢ الإلهام الغريزي: كالوحي إلى النحل ، قال تعالى :

( وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّمْلِ آنِ ٱتَّخِيلِي مِنَ ٱلِجُهَالِي بِيُوبًّا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ) (النحل: آية ٦٨).

- ٣ الإشارة السريعة على سبيل الرمز والإياء: كإياء زكريا عليه السلام إلى قومه قال تعالى:



# ( فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْمِ أَن سَيِحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ) (مريم: آية ١١).

٤ - وسوسة الشياطين: قال تعالى:

﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَ آبِهِ مَرِلِيُجَالِ لُوكُمٌّ ﴾ (الأنعام: آية ١٢١).

وما يلقيه الله إلى ملائكته من أمر ليفعلوه: قال تعالى:

﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِهِ كَدِ آنِي مَعَكُمٍّ فَتَيْتُوا ٱلَّذِينَ وَامَثُواْ ﴾ (الأنفال: آية ٢١).

# الوحيي شرعاً:

هو إعلام الله لأحد أنبيائه بحكم شرعي ونحوه

# أنواعه بالمعنى الشرعي:

(أ) مايكون مكالمة بين العبد وربه قال تعالى:

(ب) مايكون إلهاماً يقذفه الله في قلب نبيه على وجه من العلم الضروري لا يستطيع له دفعاً ولا يجد فيه شكاً ومنه قول الرسول على الله القدس نفث في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب).

(ج) ما يكون مناماً ومنه قول إبراهيم العَلِيُّكُا:

ـ ومنه حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: (( أول ما بدىء به رسول الله ﷺ من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم ، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح )).

(د) ما يكون بواسطة جبريل العَلَيْكُ : وهذا النوع هو أشهرها وأكثرها ، ووحي القرآن كله من هذا القبيل وهو المصطلح عليه بالوحي الجلي .

# كيفية وحي جبريل العَلَيْ اللهِ الرسول عَلَيْهُ :



#### لنزول الوحى على الرسول عِلَيْ حالتان:

\_ الحالة الأولى: أن يتمثل جبريل على صورة إنسان يراه الحاضرون ويسمعون كلامه .

- الحالة الثانية: أن يأتي جبريل الرسول عليه مثل صلصلة الجرس، ولا يراه أحد ويغط الرسول عليه مثل غطيط النائم وهذه الحالة أشد على النبي عليه من الحالة الأولى.

#### والدليل على هاتين الحالتين:

حديث عائشة رضي الله عنهما أن الحارث بن هشام شه سأل رسول الله على فقال: يارسول الله كيف يأتيك الوحي ؟ فقال رسول الله على الله على الله عنها عنه الله عنها الله عنها الله عنه ما قال ، وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعي مايقول )) قالت عائشة رضي الله عنها: ولقد رأيته ينزل عليه الوحى في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه ليتفصد عرقاً )).

( رواه البخاري ) .



١ - عرفي الوحى ، واذكري طرقه

٢- اذكري أنواع الوحي بالمعنى اللغوي ، مع تعريف كل نوع .

٣- عددي أنواع الوحي بالمعنى الشرعي مع الشرح والتوضيح.

٤- اشرحي حالات مجيء جبريل الليال للرسول عليه ، وأيها أشد عليه ، عليه الصلاة والسلام ، واذكرى الدليل .







# المكـــــى والمدنـــــى

اعتنى علماء المسلمين عناية كبيرة بدراسة القرآن الكريم وما يتعلق بزمن نزوله وأماكن النزول ونحو ذلك ، فها من آية إلا وعرف الصحابة رضي الله عنهم أين نزلت ، ومتى نزلت وفيم نزلت ، ولا شك أن هذا يحتاج إلى جهد كبير بذله العلماء حتى عرفوا: ما نزل بمكة وما نزل بالمدينة وما تُحمِل من مكة إلى المدينة . وما تُحمِل من المدينة إلى مكة ، وما نزل ليلاً ، وما نزل نهاراً، وما نزل صيفاً ، وما نزل شتاءً ، وما نزل في الحضر وما نزل في السفر ، وغير ذلك من الأنواع التي درسها العلماء في مبحث المكي والمدني .

# 🛖 طريق العلم بالمكي والمدني :

للعلماء في العلم بالمكى والمدني طريقان:

- -الأول :السماعي النقلي : ويستند إلى الرواية الصحيحة عن الصحابة أو التابعين في تحديد السورة أو الآية المكية أو المدنية .
- الشاني: القياسي الاجتهادي: ويستند إلى قياس ما لم يرد بدليل على أنه مكي أو مدني على ما ورد فيه دليل فإن أشبه الآيات المدنية فهو مدني.

للعلماء في تعريف المكي والمدني ثلاثة اصطلاحات:

# 💮 تعريف المكي والمدني :

- الأول: أن المكي ما نزل بمكة ، والمدني ما نزل بالمدينة .

ويرد على هذا القول بأن هناك آيات نزلت في غير مكة والمدينة فهذا التعريف لا يشملها فهو غيرحاصر.

- الشانى: ما كان فيه ((يا أيها الذين آمنوا)) فهو مدني لأن الإيهان كان غالباً على أهل المدينة ، وما كان

فيه ((يا أيها الناس)) فهو مكى لأن الكفر كان غالباً على أهل مكة .

وهذا التعريف غير حاصر أيضاً لأن أكثر آيات القرآن بل كثير من السور ليس فيها (( يا أيها الذين آمنوا )) ولا ((يا أيها الناس)).

- الثالث: ما نزل قبل الهجرة فهو مكى ، وما نزل بعد الهجرة فهو مدنى ، وإن نزل في مكة .

وهذا التعريف جعل الزمن حداً فاصلاً بين المكي والمدني ، فهو ضابط وحاصر ولا يخرج عنه شيء من الآيات كلها ،فهي إما أن تكون نزلت قبل الهجرة أو أن تكون نزلت بعد الهجرة ، وهذا هو التعريف الصحيح .

# الله ضوابط السور المكية والمدنية:

نظر العلماء في السور المكية والسور المدنية فوجدوا أن لموضوعات السور المكية مميزات وأن لموضوعات السور المدنية مميزات ، ثم نظروا مرة أخرى فوجدوا أن لكلمات السور المكية ضوابط ولكلمات السور المدنية أيضاً ضوابط وبيان ذلك:

#### ضوابط السور المكية:

١ - كل سورة فيها لفظ (كلا) فهي مكية.

٢- كل سورة تفتتح بحروف التهجي نحو ( الم ) ( حم ) ( المص ) وغير ذلك فهي مكية إلا البقرة وال عمران وفي الرعد خلاف.

٣- كل سورة فيها سجدة تلاوة فهي مكية .

٤ - كل سورة فيها ( يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ لا وليس فيها ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لا فهي مكية إلا سورة الحج، فهي مكية مع أن في آخرها أيضاً (( ياأيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا )) .



٥- السور ذات الآيات القصيرة مع قوة في الكلمات مما يناسب الجدال مع المشركين وإثبات الأدلة والبراهين سور مكيّة.

#### ضوابط السور المدنية:

- ١ كُل سورة فيها لفظ ( النفاق ) فهي مدنية سوى سورة العنكبوت .
  - ٢- كل سورة فيها ذكر لفريضة أو حد .
- ٣- طول الآية والإطناب في الحديث مما يناسب بسط أحكام الشريعة وتوضيحها



#### السور المكية والمدنية:

#### ميزات السور المكية:

- ١ العناية بمسائل العقيدة والدعوة إلى التوحيد والإيهان بالله وبرسوله واليوم الآخر. ومجادلة المشركين
   في ذلك وإيراد الأدلة والبراهين والتحذير من الشرك وأعهال المشركين.
  - ٢ وضع الأسس العامة للتشريع والأمر بأصول العبادات.
- ٣- الاستشهاد كثيراً بقصص الأنبياء والسابقين لتقرير مسائل العقيدة وتحذير المشركين من مخالفة الرسول عَلَيْكُ وبيان ما جرى للمخالفين من الأمم السابقة .

#### عيزات السور المدنية:

- ١ تفصيل أحكام العبادات والمعاملات والحدود ونحو ذلك .
- ٢- جدال أهل الكتاب وإثبات تحريف كتبهم ودعوتهم إلى الإسلام.
- ٣- كشف أحوال المنافقين وهتك أستارهم وتحذير المسلمين منهم ومن أفعالهم.

#### السور المدنية:

المدني باتفاق عشرون سورة هي:



#### المختلف فله

واختلف العلماء في اثنتي عشرة سورة هي:

#### السور المكية:

ماعدا ذلك من السور فهو مكى بإتفاق ، وهي اثنتان وثمانون سورة .

### فوائد معرفة المكى والمدني:

من فوائد معرفة المكي والمدني:

١ - تمييز الناسخ من المنسوخ فالمتأخر ناسخ للمتقدم.

٢- معرفة تاريخ التشريع وتدرجه الحكيم في تربية الأمة والنهوض بها من درك الجاهلية إلى عزة
 الإسلام ورفعته .

٣- تيسير تفسير الآية فإن معرفة مكان النزول يعين على فهم معنى الآية .



- ١ تحدثي عن عناية علماء المسلمين بالمكي والمدني . واذكري بعض ما يدرسه العلماء في هذا الباب .
  - ٧- ما هو طريق العلم بالمكي والمدني ؟
  - ٣- اذكري اصطلاحات العلماء في تعريف المكي والمدني.
- ٤ ما الفرق بين الضوابط والمميزات ؟ وما هي ضوابط المدني ومميزاته ؟ وما هي ضوابط المكي
   ومميزاته ؟
  - ٥ قارني بين ضوابط المكي وضوابط المدني ، ثم قارني بين مميزات المكي ومميزات المدني .
- ٦- كم عدد السور المدنية بإتفاق وما هي ؟ وكم عدد السور المكية واذكري ما تعرفين منها . ثم
   اذكرى السور المختلف فيها .
  - ٧- لمعرفة المكي والمدنى فوائد كثيرة . اذكري ما تعرفين منها .
    - ينقسم القرآن من حيث سبب النزول وعدمه إلى قسمين :



# أسباب النسسزول

- القسم الأول: نزل من الله ابتداء غير مرتبط بسبب خاص وهو أكثر القرآن.

- القسم الثاني: آيات نزلت مرتبطة بأسباب خاصة .

وقد اعتنى العلماء بالنوع الثاني فجمعوها وذكروا سبب نزول كل آية منها ومن المؤلفات في ذلك :

١ - أسباب النزول تأليف على الواحدي النيسابوري.

٢- لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي .

#### تعريف سبب النزول:

هو ما نزل القرآن بشأنه وقت وقوعه.

وينقسم إلى قسمين:

-1 الله على الما أن يكون حادثـــة . -1 الما أن يكون ســـؤ الله .

ومثال الحادثة: الخصومة التي دبت بين جماعة من الأوس وجماعة من الخزرج بعد أن سعى اليهود للدس بينهم حتى تنادوا السلاح فنزل قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِن تُطِيعُوا فَربَقَامِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ يَرُدُّوكُم بِعَدَ إِيمَنِكُمْ كَفُونَ لا . (آل عمران ١٠٠).

ومثال السؤال: وهو أنْ يوجه سُؤالٌ إلى الرسول عَلَيْهُ فينزل القرآن جواباً للسؤال فيكون السؤال سبب نزول الآية ، وأمثلته كثيرة مثل:

> ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّي ۗ (الإسراء آية ٨٥).

> ومثل: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْقَرْكَ يَنُّ ( الكهف آية ٨٣ ).

> ومثل: ﴿ وَيَسْعَلُونِكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ۗ (البقرة آية ٢١٩).

> ومثـل: ﴿ يَسَّئُلُونَكَ عَنَ ٱلْأَهِـلَةِ ۗ ۗ ( البقرة آية ١٨٩ ) .

> > وغير ذلك . . . . . .



#### طريق معرفــة سبب النزول:

لا طريق لمعرفة سبب النزول إلا النقل الصحيح لأنه لا مجال للاجتهاد في معرفة سبب النزول.

#### من فوائد معرفة سبب النزول:

١ - الاستعانة به على فهم الآية . قال ابن تيمية رحمة الله تعالى (( معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية )) .

٢- معرفة حكمة التشريع وإدراك أسراره ورحمة الله بعباده المؤمنين.

٣- تيسير الحفظ وتسهيل الفهم وتثبيت معنى الآية في ذهن كل من يعرف سبب نزولها ولهذا نتذكر كثيراً
 سبب النزول إذا قرأنا الآية ، ونستحضر الآية إذا تذكرنا سبب نزولها .



١ - إلى كم قسم ينقسم القرآن الكريم من حيث سبب النزول وعدمه ؟

٢ - اذكري ما تعرفين من المؤلفات في أسباب النزول.

٣- عرفي سبب النزول ، واذكري أقسامه مع التمثيل .

٤ - ما طريق معرفة سبب النزول ؟

٥- اذكري ما تعرفين من فوائد معرفة أسباب النزول . مع التمثيل .







#### الأحـــــ ف الســــبعة

## المراد بالأحرف:

الأحرف لغة جمع حرف ، والحرف من كل شيء طَرَفُه ، وشفيره وحَدُّه ، ومن الجبل أعلاه المحدد ، وأحد حروف التهجي ، وطرف الوادي ، قال تعالى : ( وَمِزَالْنَاسِ مَن يَعَبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرُفِ } أي وجه واحد وهو أن يعبده على السراء لا على الضراء ونزول القرآن على سبعة أحرف يعني سبعة وجوه .

## أدلة نزول القرآن على سبعة أحرف:

روى حديث نزول القرآن على سبعة أحرف جمع كبير من الصحابة منهم أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وأبو هريرة ، وأبو سعيد الخدري ، وأبي بن كعب ، وغيرهم ، وقد قام عثمان على المنبر فقال : أذكر الله رجلاً سمع النبي عَلَيْكِي قال : ((إن القرآن أُنزل على سبع أحرف كلها شاف كاف لما قام )) . فقاموا حتى لم يحصوا فشهدوا أن رسول الله عَلَيْكِي قال ذلك فقال عثمان ابن عفان عَلَيْهُ : ((وأنا أشهد معهم )) والأدلة على ذلك كثيرة رواها واحد وعشرون صحابياً ، بل تواترت السنة بذلك .

#### المراد بالأحرف السبعة:

اختلف العلماء رحمهم الله تعالى في المراد بالأحرف السبعة على نحو أربعين قولاً وأكثر هذه الأقوال متداخلة . ومنها:

1- ذهب بعض العلماء إلى أن المراد بالأحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب في المعنى الواحد، بمعنى أنه إذا اختلفت لغات القبائل العربية في معنى يأتي القرآن بألفاظ متعددة لهذه القبائل وإذا اتفقت لغات القبائل العربية على لفظ واحد اقتصر عليه ،ثم اختلفوا في اللغات التي نزل عليها القرآن فقالت طائفة هي (قريش، وهذيل، وثقيف، وكنانة، وتميم، واليمن) وقيل (قريش وهذيل وتميم، والأزد، وربيعة، وهوازن، وسعد بن بكر) وقيل غير ذلك.



Y - وذهب بعض العلماء إلى أن المراد بها سبع لغات من لغات العرب نزل عليها القرآن بمعنى أنه في جملته لا يخرج يخرج عن سبع لغات هي الأفصح من لغاتهم وأكثره بلغة قريش ومنه ما هو بلغة هذيل، أو ثقيف وغيرهم، وعلى هذا الرأي فالأحرف السبعة متفرقة في القرآن لا تجتمع في كلمة واحدة كما ترى الطائفة الأولى.

٣- وقيل المراد بالأحرف السبعة سبعة أصناف ، ثم اختلفوا فيها فقالت طائفة ( الأمر والنهي والحلال والحرام والمحكم والمتشابه والأمثال ) وقيل ( المطلق والمقيد ، والعام والخاص ، والنص والمؤول والناسخ والمنسوخ ، والمجمل والمفصل ، والاستثناء ، وأقسامة ) وقيل ( الوعد والوعيد ، والحلال و الحرام ، والمواعظ والأمثال ، و الاحتجاج ) وقيل غير ذلك .

٤ - وقيل إن المراد بالأحرف السبعة القراءات السبع.

والأقوال كثيرة والراحج هو القول الأول وهو أن المراد بالأحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب في المعنى الواحد نحو ( أقبل ) و ( تعال ) و ( هلم ) و ( عجل ) و ( أسرع ) و ( إلي ) فهي ألفاظ مختلفة لمعنى واحد ، وذهب إلى ذلك سفيان بن عيينة والطبري وابن وهب ونسبه ابن عبد البر لأكثر العلماء .

### حكمة نزول القرآن على سبعة أحرف:

لنزول القرآن الكريم على سبعة أحرف حكم عديدة منها:

#### - 1 التيسير على الأمة:

ويدل لهذا قوله عَلَيْكُمْ في الحديث ((أرسل إليَّ أن أقرأ القرآن على حروف فرددت إليه: أن هَوِّن على أُمَّتي فرد إليَّ الثالثة: أقرأه على حرفين ، فرددت إليه: أن هون على أمتي فرد إليَّ الثالثة: أقرأه على سبع أحرف )) الحديث.

# - ٢ تعدد الإعجاز في القرآن الكريم:

فإن القرآن إذا ورد على أحرف متعددة كل حرف منها معجز اقتضى ذلك تعدد الإعجاز وتكرره ، وفي هذا زيادة في الحجة وقوة في البرهان للرسول ﷺ.



# هل الأحرف السبعة لا تزال في المصاحف الآن ؟

اختلف العلماء في ذلك إلى قولين:

١ - الطائفة الأولى قالوا أن الأحرف لا تزال في القرآن متفرقة بمعنى أن الكلمة القرآنية تكتب مرة بلغة قريش وفي موضع آخرتكتب كلمة أخرى بلغة هذيل وهكذا.

٢- وقالت طائفة أن القرآن كتب على حرف واحد هو حرف قريش وأن الأحرف الستة نسخت باجماع الأمة في عهد عثمان الله و بالمحمد و الله و الله و الله و الله و حدة الأمة الإسلامية ، و حفظها من الاختلاف و النزاع .



- ١ عرفي المراد بالأحرف لغة.
- ٧- اذكري ما تعرفين من أدلة على نزول القرآن على سبعة أحرف.
- ٣- مَنْ مِنْ الصحابة روى حديث نزول القرآن على سبعة أحرف ؟
  - ٤- إلى كم قول اختلف العلماء في المراد بالأحرف السبعة ؟
- ٥ قالت طائفة أن المراد بالأحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب في المعنى الواحد. وقالت أخرى أن المراد بها سبع لغات من لغات نزل عليها القرآن ، ما الفرق بين القولين ؟
  - ٦- ما أقوال العلماء في المراد بالأحرف السبعة ؟ اذكريها مع الشرح والتعريف والترجيح.
    - ٧- لنزول القرآن على سبع أحرف حكم عديدة اذكري بعضها .
    - ٨- الأحرف السبعة هل هي باقية في المصاحف إلى الآن أم لا ؟







# المحكم والمتشابه

الأصل في المحكم والمتشابه قوله تعالى :

لاَ هُوَ ٱلَّذِى َأَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ عَلِئَكَ أَغَنَّكَمَكَ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِئْبِ وَأَخَرُ مُتَشَيِهِ مَنَّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي فَلُوبِهِ مُ زَيِّعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا فَشَنَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَامَ ٱلْفِتَ نَدِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ إِنَّ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَا اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَامَنَا بِو - كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَا أَوْلُوا ٱلْأَلْبَبُ

فقد دلت هذه الآية على أن بعض القرآن محكم وبعضه متشابه وقد اختلف العلماء في بيان المحكم والمتشابه كما سيأتي ، وقد وصف القرآن بأنه محكم كله في قوله تعالى :

لا كِنَابُ أُخِرَهُمَّ ءَايَنَكُمُ } (هـودآية ١).

كما وصف بأنه متشابه في قوله تعالى: ﴿ كِلنَّا مُّتَثَلِّمِهَا مَتَالِينَ } ﴿ الزمر آية ٢٣).

والمراد بإحكامه: إتقانه وعدم تطرق النقص والاختلاف إليه، وبتشابهه كونه يشبه بعضه بعضاً في الحق والصدق والإعجاز.

والمحكم في اللغة: اسم مفعول من أحكم، والإحكام يستعمل في عدة معان ترجع إلى المنع. يقال أحكم الأمر: أي أتقنه ومنعه من الفساد وأحكم الفرس، جعل له حكمة، وهي الحديدة التي تحيط بحنكي الفرس وتمنعه من الاضطراب.

والمتشابه في اللغة: هو ما يدل على المشاركة والماثلة أو هو كون الشيئين بحيث يعجز الذهن عن التمييز بينها، ويقال لكل ما لا يهتدي إليه الإنسان متشابه. وأما المحكم والمتشابه في الاصطلاح فقد اختلف العلماء فيها اختلافاً كثيراً على أقوال أهمها:

- ١ المحكم : هو الواضح المعنى ، الظاهر الدلالة باعتبار نفسه أو باعتبار غيره .

والمتشابه: هو الذي لم يتضح معناه ، ولم تظهر دلالته على المعنى المراد لله لا بإعتبار نفسه ولا



بإعتبار غيره.

ويدخل في ذلك كل ما استأثر الله بعلمه ، كوقت قيام الساعة ، وخروج الدابة ، وظهور المسيح الدجال ، ونزول المسيح عيسى بن مريم عليهما السلام ، وعلم حقيقة الروح ، والمراد من الأحرف المقطعة ، وعلم الغيب ، وغير ذلك مما استأثر الله تعالى بعلمه.

# - ٢ المحكم ما لا يحتمل إلا وجهاً واحداً.

والمتشابه: ما يحتمل وجوهاً ، فإذا ردت إلى وجه واحد وأبطل الباقي صار المتشابه محكماً .

- ٣ المحكم: ما استقل بنفسه ولم يحتج إلى بيان .

والمتشابه: ما لا يستقل بنفسه ، ويحتاج إلى بيان .

وخلاف العلماء في بيان حقيقة المحكم والمتشابه مبني على خلاف آخر بينهم في الوقف والابتداء في آيه آل عمران ، وبيان هل استأثر الله تعالى بعلم المتشابه ؟ أم أن للعقل البشري مجالاً في إدراكه وفهمه ، وبيان المراد منه لله تعالى ، فهو من الحكمة التي يمنحها الله لمن يشاء من عباده وهم الراسخون في العلم .

فريق من العلماء: يرى أن قوله تعالى: ﴿ وَمَايَعْ لَمُ تَأُولِكُ وَإِلَّا اللَّهُ } هنا وقف تام ، وما بعدها استئناف من مبتدأ و خبر ، والواو واو الاستئناف (﴿ والراسخون في العلم يقولون آمنا به ﴾) ومعنى ذلك أن الراسخين في العلم يقولون آمنا به كلم عنى المحكم والمتشابه من عند في العلم يقولون آمنا بالمتشابه و فوضنا علم حقيقة المراد منه لله تعالى ، وكل من المحكم والمتشابه من عند ربنا .

وفريق اخر يقول: أن الواو واو العطف، والراسخون في العلم يعلمون تأويل المتشابه كما يعلمه الله عز وجل، والوقف على (( والراسخون في العلم )) وجملة يقولون حال من الراسخين أو خبر لمبتدأ محذوف، أي هم يقولون، وعلى ذلك فالمتشابه لا يعلم تأويله أحد إلا الله والراسخون في العلم، والراسخون في العلم هم الذين رسخت أقدامهم في فهم المعلومات.

والقول الأول هو قول الأكثرين من الصحابة والتابعين وأتباعهم ومن بعدهم من أهل السنة ، وهو أصح الروايات عن ابن عباس وقد استدلوا على صحة قولهم بأدلة كثيرة منها:



١ - ما روي عن ابن عباس أنه كان يقرأ:
 ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَنَا فِي لَا رَاكَ عَمِوان آية ٧).

فهذا يدل على أن الواو للاستئناف لأن هذه الرواية وإن لم تثبت بها القراءة فأقل درجتها أن تكون خبراً بإسناد صحيح إلى ترجمان القرآن ، فيقدم كلامه في ذلك على غيره ، أخرجه الحاكم في مستدركه وعبد الرزاق في تفسيره وقد حكى الفرآء أن في قراءة أبي بن كعب أيضاً (( ويقول الراسخون )) .

٢ - ما روي من قراءة ابن مسعود ((إن تأويله إلا عند الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به)) أخرجه
 ابن داود في المصاحف عن طريق الأعمش.

٣- ما أخرجه الشيخان وغيرهما عن عائشة رضي الله عنها قالت : (( تلا رسول الله على هذه الآية ))

( هُو ٱلَّذِى ٓ أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ } إلى قوله: ( أُولُوا ٱلْأَاكِ أَبُكِ ) قالت: قال رسول الله ﷺ (( فإذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم )) وقد استدل أصحاب القول الثاني على صحة قولهم بعدة أدلة منها:

١ - ما أخرجه بن المنذر من طريق مجاهد عن ابن عباس في قوله تعالى : (وَمَايَمْ لَمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ أَلَيْهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْمِلْمِ } (آل عمران آية ٧) قال : أنا ممن يعلم تأويله .

٢ - وبأن الرسول ﷺ قد دعا الله لابن عباس فقال : (( اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل )) ، ولو
 كان التأويل مما لا يعلمه إلا الله لما كان للدعاء معنى .

٣- ما أخرجه عبد بن حميد عن مجاهد في قوله تعالى : ﴿ وَالرَّسِخُونَ فِ ٱلْمِدْمِ } (آل عمران آية ٧). قال يعلمون تأويله ويقولون آمنا به .

# الجمع بين الرأيين:

حاول الراغب الأصفهاني التوفيق بين القولين فقال:



#### المتشابه على ثلاثة أضر ب:

١ - ضرب السبيل إلى الوقوف عليه كوقت الساعة وخروج الدابة ونحو ذلك.

٢- وضرب للإنسان سبيل إلى معرفته ، كالألفاظ الغريبة والأحكام المغلقة .

٣- وضرب متردد بين الأمرين ، يختص بمعرفته بعض الراسخين في العلم ، ويخفى على من دونهم .
 وهو المشار إليه بقوله ﷺ لابن عباس (( اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل )) وإذا عرفت هذه الجهة عرفت أن الوقوف على قوله : (( وما يعلم تأويله إلا الله )) ووصله بقوله : (( والراسخون في العلم )) جائز ،
 وأن لكل منها وجهاً حسبها دل عليه التفصيل المتقدم .

لذكر المتشابهات في القرآن الكريم حكم كثيرة منها:

١ - الابتلاء والاختبار: فالراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا ، والذين في قلوبهم زيغ
 يكفرون به ويتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله .



٢- إقامه دليل على عجز الإنسان وجهله مهما أوتي من العلم ، والخضوع لله تعالى الذي أحاط بكل شيء علماً : ( سُبْحَنْكَ لَاعِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَاعَلَمْتَ الْعَلْمُ الْفَتَ الْعَلِيمُ الْفَكِيمُ }
 علماً : ( سُبْحَنْكَ لَاعِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَاعَلَمْتَ الْعَلَى أَنْتَ الْعَلِيمُ الْفَكِيمُ }

- ٣- رحمة الله بالإنسان الضعيف الذي لا يطيق معرفة كل شيء.
- ٤- الجد والاجتهاد في الوصول إلى الحق ، وكلما زادت المشقة زاد الثواب .
  - ٥ تحصيل العلوم الكثيرة التي تعين على فهم القرآن ، محكمه ومتشابهه .



- ١ ما الدليل على أن القرآن محكم ومتشابه ؟
- ٢- عرفي المحكم في اللغة ثم في الاصطلاح.
  - ٣- عرفي المتشابه في اللغة وفي الاصطلاح.
- ٤ اذكري أقوال العلماء في تعريف المحكم والمتشابه في الاصطلاح.
- ٥ اذكري أقوال العلماء في الوقف والابتداء في آية آل عمران ومعنى الآية على كل قول وأدلته .
- ٦- هل استأثر الله بعلم المتشابه ؟ أم أن للعقل البشري مجالاً في فهمه وإدراكه ؟ كيف تجمعين بين القولين ؟
  - ٧- ما الحكمة من ذكر المتشابهات في القرآن الكريم ؟



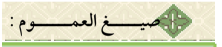


# العـــام والخــاص

العموم في اللغة: هو شمول أمر لمتعدد.

وفي الاصطلاح: هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له من غير حصر. ( والخاص يقابل العام، فهو اللفظ الذي لايستغرق جميع ما يصلح له من غير حصر ).

والتخصيص: هو إخراج بعض ما يتناوله اللفظ العام (أي إخراج بعض ما يتناوله الحكم الثابت لأمر متعدد).



# للعموم صيغ تدل عليه منها:

١ - ((كل)) سواء وقعت مبتدأ مثل قوله تعالى : ﴿ وَكُلُّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَاتِيرَ وَ فِي عُنْقِهِمْ } (الإسراء آية ١٣)
 أم تابعة مثل قوله تعالى : ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَائَيِكَةُ كُنُّ فَيْمٌ أَجْمَعُونَ }

٢ - (( الله نيو أَفِي لَكُما ) و مثناها و جمعها . مثل قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهِ عَالَ لِوَلِدَيْهِ أَفِي لَكُما } (الأحقاف آية ١٧ ) .

أي كـل من صـدر منه هـذا القـول ، بدليـل قوله بعد صيـغة الجـمع ( أُوْلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْ

وقوله: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنكُمْ فَتَاذُوهُمَّا } (النساء آية ٦١).

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَثُواْ وَعَمِلُواْ ٱلطَّمَالِحَاتِ أَوْلَتَهِكَ أَصُحَابُ ٱلْجَنَّةَ هُمْ فِيهَا خَلِلَّهُونَ } (البقرة آية ٨٢).

٣- ((والتي)) ومثناها وجمعها: مثل قوله تعالى: ﴿ أَدُّفَعَ بِأَلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } (فصلت آية ٣٤).

وقوله : ﴿ وَٱلَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُ كَ فَعِظُوهُ رَبِّ وَأَهْجُرُ وَهُنَّ فِي ٱلْمَصَاحِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ } (النساء آية ٣٤).



```
وقوله: ﴿ وَٱلۡتِيۡ بَدِسْنَ مِنَ ٱلۡمَحِيضِ مِن شِمَآ إِكُرُ إِنِ ٱزۡتَبَتُوۡفَعِدَ تُهُنَّ ثَلَاتُهُ ٱللَّهُ رِوَٱلۡتِي لَرَيۡحِضْنَ } (الطلاق آية ٤).
                                       ٤ - (( وأي وما و من )) شرطاً واستفهاماً وموصولاً : مثل قوله تعالى :
                                                            ( أَيَّا مَّا لَدُعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ أَخُسُنَيٌّ } (الإسراء آية ١١٠).
                                     وقوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَانَعْ بُدُونِكَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ ۗ }
               ( الأنبياء آية ٩٨ ) .
                                                                              وقوله: { مَن بَعْمَلْ سُوَّءًا لِكُورَ بِهِ }
                                       ( النساء آبة ١٢٣ ).
          ٥- (( والمعرّف بأل التي ليست للعهد )) : مثل قوله تعالى: ( وَٱلْعَصّرُ إِنَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُمّرٌ }
                                                            أي كل إنسان بدليل قوله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ }
      (العصر آية ١-٣).
                                              ومثل قوله عز وجل : ﴿ ٱلْمُنْكَفِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بِعَضَٰ لَهُ مِينَ بِعَضِ }
        ( التوبة آبة ٦٧ ) .
                                                                         وقوله: ( وَأَحَلُّ اللَّهُ ٱلْبَيَّعَ وَحَرَّمَ ٱلْرِيُوا }
       (القرة آية ٢٧٥).
                ٦- ((والنكرة في سياق النفي أو النهي أو الشرط)): مثالها في سياق النفي في قوله تعالى:
                                                      ﴿ وَإِنْ فِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْ لَنَا خَرَّ آبِنُكُم ﴾ (الحجر آية ٢١).
                                                            وقوله: ﴿ فَلَارَفَتَ وَلَا فُسُوفَكَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَبُّ }
        ( البقرة آبة ١٩٧ ).
                                      ومثالها في سياق النهي قوله تعالى : ﴿ فَلاَ نَقُل لَهُمُمَّا أُنِّي وَلَا لَنَهُمْ هُمَّا }
               (الاسراء آية ٢٣).
                                                                            ومثالها في سياق الشرط قوله تعالى:
                                              ﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينِ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَقَّىٰ بِسَمَعَ كَلَيْمَ ٱللَّهِ }
                 ( التوبة آية ٦ ) .
                                                                     ٧- ((اسم الجنس المضاف)) مثل قوله تعالى:
                                                                                ﴿ فَلْيَحُذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْرِهِ }
               ( النور آية ٦٣ ) .
                                           أي عن كل أمر لله ، وقوله تعالى : ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي آَوْلَكِ حَكُمٌّ }
              (النساء آبة ١١).
                                                                                        العام على ثلاثة أقسام:
```

# أقسام العام

- الأول : العام الباقي على عمومه ، مثل قوله تعالى :

(حُرِّمَتَ عَلَيْ كُمُّ أَمُّهَا أَمُّهَا } (النساء آية ٢٣).

فإنه لا خصوص فيها ، ومثل قوله : ﴿ وَأَللَّهُ بِكُلِّ شَيْ مِ عَلِيدًا } (النساء آية ١٧٦).

وقوله: ( وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا } (الكهف آية ٤٩).

- الثاني: العام المراد به الخصوص ، كقوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَالْحَشُّوهُمْ } (آل عمران آية ١٧٣).

فإن المراد بالناس الأولى نعيم بن مسعود الأشجعي ، والمراد بالناس الثانية أبو سفيان .

وكقوله تعالى: ( فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَيْمِكُةُ وَهُوفَا إِبْمُ يُصَلِي فِي ٱلْمِحَرَابِ } (آل عمران آية ٣٩).

فالمراد بالملائكة جبريل العَلَيْهُ لأَ .

- الثالث: العام المخصوص، وهو في القرآن كثيراً جداً، وهو الذي سنبينه فيها يأتي:

# 🔐 تعريف الخاص وبيان المخصص :

# الخـــاص:

يقابل العام فهو اللفظ الذي لا يستغرق جميع ما يصلح له من غير حصر . والتخصص هو إخراج بعض ما يتناوله اللفظ العام ، أي الحكم الثابت لأمر متعدد .

#### والمخصيص:



```
قد يكون متصلاً بالعام ، بأن يكونا معاً في محل واحد ، وقد يكون منفصلاً عنه في محل آخر .
                                                       فالمخصص المتصل جاء في القرآن على خمسة أنحاء:
                                                         - ١ الاستثناء: مثل قوله تعالى:
                   ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَكِ ثُمَّ لَرُياتُواْ بِالْرَبِعَةِ شُهَلَاهَ فَأَجْلِدُ وَهُرَتَمَنِينَ جَلَدَةُ وَلَا نَقْبَلُواْ لِمُمَّ شَهَدَةً أَبَدًا
                                                                     وَأُوْلَٰكِيكَ هُمُ ٱلْفَنسِقُونَ إِنَّ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَابُوا ﴾
                                         ( النور آية ٤ ، ٥ ) .
                                           وقوله تعالى : { وَأَلشُّعُرَاءُ يُلِّيُّهُمُ أَلْفَاؤُونَ } إلى قوله :
                                                         ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ }
   (الشعراء: ۲۲٤).
                                                                      ٢ – الش_____ ط: نحو قوله تعالى:
           ﴿ وَالَّذِينَ يَبْغَغُونَ ٱلْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ فَيْراً } (النور آية ٣٣).
                                                                                            و قولــه تعـالى:
                        ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِينَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَفْرَيانَ
                                                                                  بِٱلْمَعُرُونِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُلَّقِينَ }
 ( البقرة آية ١٨٠ ) .
                                                                         - ٣ الو صف : مثل قو له تعالى :
         ﴿ وَرَبَكَيْبُ كُمُ الَّذِي فِي حُجُور كُم مِن يِنكَ آيكُمُ الَّذِي دَخَلَتُ عِيهِنَّ } (النساء آية ٢٣).
                                                        فقولــه: ( ٱلَّتِي دَخَلْتُ مِيهِنَّ } صفة لنسائكم.
                      - ٤ الغـــاية: مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرَّنَّ } (البقرة آية ٢٢٢).
                                                                                                          وقولـه:
  ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ حَتَّى مِنْهَ يَنَ لَكُوالْ خَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ الْأَسْوَدِمِنَ الْفَجْرِ } (البقرة آية ١٨٧).
```

ر وهوا واسروا حي ينبين لـ والعصط الا بيص في الحيط الا سود مِن العجرِ ؟ (البقره اله ١٨٧) - • بدل البعض من الكل: مثل قوله تعالى: (وَ لِلْهَ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ إِلْيَةِ سَبِيلًا ۚ ) (الله عمران آية ٩٧).

فقوله من استطاع بدل من الناس فيكون الحج واجباً على المستطيع فقط. والمخصص المنفصل قد يكون مخصصاً بآية أو أكثر في محل آخر مثل قوله تعالى: ( وَٱلْمُطَالَّقَاتُ يَكَرَبَّصُونَ عِلَى الْمُعَالِقَاتُ مُرَّاتِهَ أَنْفُسِهِنَ ثَلَاتَةً فَرُوعَ فَي ( البقرة آية ٢٢٨ ).

#### خصص بقوله تعالى:

﴿ إِذَا نَكَمَّتُ أُلْمُؤْمِنَاتِ ثُمُّ طَلِّقَتُمُوهُنَّ مِن هَبِّلِ أَن تَمَسُّوهُ فَ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِنْ قِنَعْنَدُونَهَ أَ (الأحزاب آبة ٢٩) و خص أيضاً بقوله تعالى : ﴿ وَأُولَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمَلَهُنَّ ﴾ (الطلاق آبة ٤).

ومثل قولــه تعالى: ﴿ فَأَنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱللِّسَآ اِهِ ١٠ ( النساء آية ٣ ) .

خص بقولـــه تعالى : { حُرِّمَتْ عَلَيْحَكُمْ أُمُهَا لَكُمْ } (النساء آية ٢٣).

وقد يكون مخصصاً بحديث ، مثل قولــه تعالى : ﴿ وَأَصَّلَ اللَّهُ ٱلْمَيْمَ وَجَرَّمَ ٱلرِّبُولَّ } (البقرة آية ٢٧٥).

خص من البيوع الفاسدة بالسنة ، ورخص من الربا بيع العرايا بالسنة كذلك .

وآيـة ( وَأَلْشَارِقُ وَأَلْسَارِقَةُ فَأَقَطَ عُوا أَيْدِيَهُ مَا } (المائدة آية ٣٨).

خص منه من سرق أقل من دينار بالسنة أيضاً .

وقد يكون مخصصاً بالآجماع ومثاله آية المواريث خص منها الرقيق فلا يرث بالإجماع وقد يكون مخصصاً بالقياس ومثاله آية الزنا في قوله تعالى: ﴿ فَأَجِلِدُواْ كُلُّ وَجِينِهُمَا مِأَنَّهُ جَلَدُواْ كُنَّ وَعِينِهُمَا مِأَنَّهُ جَلَدُواْ كُنَّ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنَّ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنَّ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنَّ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنْ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنْ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ جَلَدُواْ كُنْ وَعِينِهُمَا مِأْنَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَلَيْهِ وَلِيهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عِلْ

خص منها البعد بالقياس على الأمة المنصوص عليها في قوله تعالى:

( فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَلَابِ } ( النساء آية ٢٥).



١- عرفي العام لغة واصطلاحاً. ثم اذكري صيغ العموم.

٢- اذكري أقسام العام . ثم مثلي للعام الباقي على عمومه ، والعام المراد به الخصوص .

٣- عرفي الخاص ، ثم بيني معنى التخصيص ، وأحوال المخصص .

٤- على كم نحو جاء المخصص المتصل في القرآن ؟ مع التمثيل.

٥- اذكري مثالاً للمخصص المنفصل بأكثر من آية .

٦- اذكري مثالاً للمخصص بالاجماع ، والمخصص بالنسبة . والمخصص بالقياس .



# الفصل الدراسي الثانى







#### النســــخ

يطلق النسخ في اللغة على عدة معان منها:

١ - الإزالة : يقال نسخت الشمس الظل ، أي أزالته .

- التحويل: وهو نقل الشيء وتحويله مع بقائه في نفسه ومنه تناسخ المواريث بانتقالها من قوم إلى قوم .

- ٤ النقل من موضع إلى موضع : وفيه نسخت الكتاب إذا نقلت ما فيه حاكياً للفظه وخطه .

وفي الاصطلاح: هو رفع الحكم الشرعي بخطاب شرعي متراخ عنه.

# شرح التعريف وإخراج المحترزات:

قولنا رفع : جنس في التعريف خرج ما ليس برفع كالتخصيص فإنه قصر للحكم على بعض أفراده وقولنا : الحكم الشرعي: قيد أول في التعريف خرج به رفع الحكم العقلي كابتداء إيجاب العبادات فإنه رفع لحكم العقل ببراءة الذمة منها قبل ورود الشرع بها .

وقولنا: بخطاب شرعي قيد ثان في التعريف خرج به رفع حكم شرعي بدليل عقلي وذلك كحكم العقل بسقوط التكليف عن الإنسان بموته أو جنونه ، وخرج به رفع حكم شرعي بإجماع أو قياس لأنها ليسا بخطاب .

وقولنا: متراخ عنه: قيد ثالث لتحقيق النسخ ، فلا بد من وجود حكم متقدم يقع نسخه بحكم متأخر عنه في النزول ، ولابد من تحقيق التعارض بينهما تعارضاً لايمكن الجمع بينهما إلا بنسخ السابق منهما



وإحكام اللاحق ، لأن النسخ ضرورة لا يصار إليها إلا عند التعارض الحقيقي ، دفعاً للتناقض في تشريع الحكيم العليم ، وحيث لا تعارض على الحقيقة فلا نسخ ولا ريب أن إعمال الدليلين ولو بنوع تأويل خير من إعمال دليل وإهدار دليل .

#### ش\_\_\_\_خ:

ندرك مما سبق أنه لابد في تحقيق النسخ من أمور أربعة بإتقان جمهور العلماء وهي:

- ١- أن يكون المنسوخ حكماً شرعياً.
- ٢- أن يكون الناسخ حكماً شرعياً .
- ٣- أن يكون الدليل الناسخ متراخياً عن دليل الحكم المنسوخ غير المتصل به كاتصال القيد بالمقيد والتأقيت بالمؤقت .
  - ٤ أن يكون بين الدليلين تعارض حقيقي ولا يمكن الجمع بينهما.

#### طرق معرفة النسخ:

لابد في تحقيق النسخ من ورود دليلين شرعيين متعارضين تعارضاً حقيقياً ، بحيث لا يمكن الجمع بينهما بأي وجه من وجوه التأويل ، وحينئذ لا بد أن نعتبر أحدهما ناسخاً والآخر منسوخاً دفعاً للتعارض في كلام الشارع الحكيم ، ولا بد من دليل صحيح نعرف به المتقدم من المتأخر فيكون المتقدم منسوخاً والمتأخر ناسخاً ، وهذا الدليل يعرف بأحد الطرق الآتية :

- الأول: أن يكون في أحد النصين ما يدل على تعيين المتأخر منهم نحو قوله تعالى:

﴿ ءَأَشْفَقَتُمَّ أَن تُقَدِّمُواْ بِأِنْ يَدَى بَخُونكُرُ صَدَقَتَ فَإِذَ لَمْ تَفَعَلُواْ وَتَابَ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوةَ ﴾ (المجادلة آية ١٣).

وقوله ﷺ ((كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها ولا تقولوا هجراً)). (رواه الحاكم).

- الثاني: أن ينعقد إجماع من الأمة في أي عصر من عصورها على تعيين المتقدم من المتأخر.



-الثالث: أن يَرِدَ من طريق صحيح عن أحد الصحابة ما يفيد تعيين المتقدم من المتأخر، كأن يقول نزلت هذه الآية بعد تلك الآية ، أو يقول نزلت هذه عام كذا وكان وقت نزول الأخرى معروفاً.

#### ما يقع فيه النسخ:

النسخ لا يكون إلا في الأحكام في فروع العبادات والمعاملات ، لأنه رفع حكم شرعي بحكم شرعي متراخ عنه ، أما العقائد وأمهات الأخلاق وأصول العبادات والمعاملات ومدلولات الأخبار المحصنة فلا نسخ فيها على الرأي الصحيح عند جمهور العلماء .

# أقسام النسيخ

النسخ في الشريعة الإسلامية ينقسم إلى أربعة أقسام:

- الأول: نسخ القرآن الكريم، وهذا القسم متفق على جوازه ووقوعه من القائلين بالنسخ وهو ينقسم إلى ثلاثة أنواع سنذكرها فيها بعد.

- الثاني: نسخ القرآن بالسنة وتحته نوعان:

(أ) نسخ القرآن يالسنة الآحادية ، وجمهور العلماء على عدم جوازه ، لأن القرآن متواتر يفيد اليقين ، والآحادي مظنون ، ولا يصح رفع اليقين بالظن .

(ب) نسخ القرآن بالسنة المتواترة ، وقد أجازه مالك وأبو حنيفه وأحمد في رواية لأن الكل وحي قال تعالى: ﴿ وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُوكَ لَيُكُمُ اللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُو إِلَّا وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

قال تعالى : ﴿ أَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱللَّهِ كُرَ لِتُمَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا فَرَزِلَ إِلْيَهِمْ } (النحل آية ٤٤).

والنسخ نوع من البيان ، ومنعه الشافعي وأهل الظاهر وأحمد في الرواية الأخرى ، لقوله تعالى :



### ( مَانَفَسَخَ مِنْ مَالِيَةٍ أَوْلُنْسِهَا نَأْتِ عِخَيْرٍ مِنْهَا ٓ أَوْمِثْلِهَا ۗ } (البقرة آية ١٠٦).

والسنة ليست خيراً من القرآن ولا مثله .

- الثالث : نسخ السنة بالقرآن وقد أجازه الجمهور وذلك كالتوجه إلى بيت المقدس كان ثابتاً بالسنة وليس في القرآن ما يدل عليه ، وقد نسخ بالقرآن في قوله :

( فَوَلِي وَجْهَاكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ) (البقرة آية ١٤٤).

ومنع هذا القسم الشافعي في إحدى روايتيه.

- الرابع: نسخ السنة بالسنة ، وتحته أربعة أنواع:

١ - نسخ المتواترة بالمتواترة .

٢- نسخ الآحاد.

٣- نسخ الآحاد بالمتواترة.

٤ - ونسخ المتواترة بالآحاد.

والثلاثة الأولى جائزة - أما النوع الرابع ففيه الخلاف الوارد في نسخ القرآن بالسنة الآحادية والجمهور على عدم جوازه.

## أنواع النسخ في القرآن الكريم

#### النسخ في القرآن ثلاثة أنواع:

النوع الأول : نسخ التلاوة والحكم معاً ، ومثاله ما رواه مسلم وغيره عن عائشة رضي الله عنها ، قالت : ((كان فيها أنزل عشر رضعات معلومات يحرمن فنسخن بخمس معلومات )) فتوفي رسول الله عنها أنزل عشر القرآن .



والظاهر أن التلاوة نسخت ولم يبلغ ذلك كل الناس إلا بعد وفاة الرسول ﷺ فتوفي وبعض الناس يقرؤها .

النوع الثاني: نسخ الحكم وبقاء التلاوة مثل نسخ آية العدة بالحول مع بقاء التلاوة بآية التربص أربعة أشهر وعشراً والحكمة في نسخ الحكم وبقاء التلاوة كثرة الثواب على التلاوة ، والتذكير بنعمة الله في رفع المشقة وهذا النوع الذي ألف فيه العلماء ، وسنذكر له فيها بعد بعض الأمثلة .

النوع الشالث: نسخ التلاوة مع بقاء الحكم ، ومثال ذلك آية الرجم (( الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموها البتة نكالاً من الله و الله عزيز حكيم )) وبعض أهل العلم ينكر هذا النوع من النسخ وحجتهم أنه قائم على أخبار الآحاد ولا يجوز القطع على إنزال قرآن ونسخه بأخبار الآحاد .

#### الحكمة في النسخ:

وقع النسخ بالشريعة الإسلامية فنسخ الله بالإسلام كلَّ دين سبقه لأنه أكمل تشريع يفي بحاجات البشرية ويناسبها في آخر مراحلها التي انتهت إليها بعد أن بلغت أشدها واستوت ، فكان الإسلام هو الدين العام الخالد الخاتم الذي رضيه الله للبشرية ديناً ، ولم يرض بغيره بديلاً ، قال تعالى :

( ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَاً } (المائدة آية ٣). وقال أيضاً: ( إِنَّ ٱلْذِينَ عِنْدَ ٱللَّهِ الْإِسْلَمُ } (آل عمران آية ١٩).

وقال: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِم دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـ لَهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ } (آل عمران آية ٨٥).

كما وقع النسخ في الشريعة الإسلامية فنسخ الله بعض أحكام هذا الدين ببعض لحكم كثيرة منها:

 ١ - مراعاة مصالح العباد ، وتربيتهم في أطور مختلفة بالأحكام الدينية المناسبة لهم في الأزمنة المختلفة ، والتطور هم إلى مرتبة الكمال .

٢- تذكير النعمة برفع المشقة كما هو الغالب في النسخ من الأشق إلى الأيسر.

### الله أدلة ثبوت النسخ عقلاً وسمعاً

#### أما أدلة جواز النسخ عقلاً فمنها:

١- أن النسخ لا محظور فيه عقلاً ، وكل ما كان كذلك فهو جائز عقلاً .

٢- أن النسخ لو لم يكن جائزاً عقلاً لما ثبتت رسالة سيدنا محمد عَلَيْكِيْ إلى الناس كافة لكنها ثابتة بالأدلة القاطعة ، إذن فالشرائع السابقة منسوخة بالشريعة الإسلامية وليست باقية ، إذن فالنسخ جائز وواقع .

#### وأما أدلة وقوعه سمعا فمنها:

١- قول تعالى: ( مَانَنسَعْ مِنْ عَائِةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ عِنْدِمِنْهَا أَوْمِثْلِهَا }
 والخيرية قد تكون في النفع وقد تكون في الثواب ، وقد تكون فيهما معاً ، أما المثلية فلا تكون إلا في الثواب فقط .

٢ - قول ه تعالى: ﴿ وَ إِذَا بَدُلْنَا مَا إِذَا بَدُلْنَا مَا إِذَا بَدُ أَنَا مَا أَنَا مَا أَنَا أَوْ أَإِنَا مَا أَنْ أَكُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (النحل آية ١٠١).

٣- قول تعالى: ( يَمْحُواْ اللَّهُ عَالِمَتَا آمِ وَ يُثِّيتُ وَعِنكَ أَمِّ الْحَكِتَابِ } (الرعد آية ٣٩).

٤ - قول ه تعالى: ( فَبِظُلْمِرِمِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ } (النساء آية ١٦٠).

ووجه الدلالة أنها تفيد تحريم ما أحل من قبل ، وذلك هو النسخ ، والمنسوخ حكم شرعي ، لا براءة أصلية ، بدليل قوله : ( أحلت لهم ) .

#### موقف العلماء من النسخ:



اختلف العلماء في موقفهم من الناسخ والمنسوخ في القرآن بين مقصرٍ ومقتصدٍ وغالٍ ، فالمقصرون حاولوا التخلص من النسخ إطلاقاً بتأويله بالتخصيص كأبي مسلم الأصفهاني ومن تبعه .

والمقتصدون يقولون بالنسخ في حدوده المعقولة التي يقتضيها وجود التعارض الحقيقي بين الأدلة ، مع معرفة المتقدم من المتأخر ، وقد أحكموا تعريف النسخ فلم يدخلوا فيه ما ليس منه ولم يخرجوا منه ما هو داخل فيه .

والغالون أدخلوا في النسخ ما ليس منه بناء على الاشتباه والغلط ، فشحنوا كتبهم بكثير من الآيات التي لا دخل لها في النسخ وقال بعضهم أن آية السيف وحدها نسخت مائة وأربع عشرة آية ، ومن هؤلاء أبو جعفر النحاس، وهبة الله بن سلامة، وأبو عبدالله محمد بن حزم .

### 🔑 أمثلة لبعض الآيات التي اشتهرت بأنها منسوخة

ذهب المحققون من العلماء كالسيوطي وابن العربي إلى أن الآيات التي يمكن أن تكون منسوخة لا تتجاوز اثنين وعشرين آية ولمن أنكر النسخ في القرآن تأويلات لهذه الآيات تذهب بها عن مواطن النسخ وبعض هذه التأويلات مقبول وبعضها غير مقبول ، وبعضها محتمل للقبول وعدمه .وذهب محققوا المحققين إلى أنه لا سبيل لمعرفة المتقدم من المتأخر يقيناً إلا في ثلاث آيات فقط ، ولا مفر من القول بالنسخ فيها وهي :

آيتا الأنفال ٦٦، ٦٥ ( إِن يَكُن مِن كُمْ عِشْرُونَ صَدَيْرُونَ } والتي بعدها. وآيتا المجادلة ١٣،١٢ ( يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَّ أَلِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولُ فَقَدِمُواْ بِيَنَ يَدَى بَحَوَيْكُو صَدَقَدَّ } والتي بعدها

وآيتا المزمل في أولها وآخرها ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزِّيَلُ ۚ إِلَّا اللَّهُ أَيْكُ إِلَّا لِللَّا لِللَّا لِللَّ وَيَصْفَعُمُ الآمة .



وسنبدأ بهذه الآيات . ثم نذكر أمثلة أخرى .

#### الآية الأولىية :

قوله تعالى: ﴿ إِن يَكُنْ مِن كُمْ عِشْرُونَ صَدَيْرُونَ يَقْلِبُواْ مِاتَنَيْنَ وَإِن يَكُنُ مِن حِجُم مِّائَدُ يُغَلِبُواْ أَلْفَ البِّنَ ٱلْذِينِ كَفَرُواْ }

فأنها منسوخة بالآية التي بعدها وهي قوله سبحانه:

﴿ ٱلْتَنَخَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيكُمْ ضَعْفَأَفَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنائَةٌ صَابِرَةٌ يُغَلِبُوا مِأْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ ٱلْفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ } ﴿ الأنفال آية ٦٥ ، ٦٦ ﴾ .

فقد أفادت الآية الأولى وجوب ثبات الواحد للعشرة ، وأفادت الثانية وجوب ثبات الواحد للاثنين وهما حكمان متعارضان والجمع متعذر والثانية متأخرة عن الأولى يقيناً فصار الأمر إلى القول بالنسخ . الآسسة الثانسة :

قوله تعالى : ( يَتَأَيُّهَا ٱللَّيِنَ ءَامَنُوْ أَإِذَا تَنجَيْتُمُ ٱلرَّصُولُ فَقَدِمُواْ بَيِّنَ يَدَى عَوَن لَمْ صَدَقَةً ؟ فوله تعالى : ( يَتَأَيُّهُا ٱللَّذِينَ ءَامَنُوْ أَإِذَا تَنجَيْتُمُ ٱلرَّبِعُولُ فَقَدِمُواْ بَيْنَ عَلَيْهَا وَهِي قوله سبحانه :

( مَ أَشْفَقَنَّمُ أَنْ تُقَلِمُواْ بَيْنَ يَدَى بَعَوَيَكُرْ صَدَقَتَ فَإِذَ لَرْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَ انْوَا ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ } ( المجادلة آية ١٣،١٢ ).

#### وبيان ذلك :

أنه لما أكثر الصحابة من أسئلتهم لرسول الله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه الله وَاللّه وَالله وَالله والله وَالله والله وا



فالأمر بتقديم الصدقة عند مناجاة الرسول عَلَيْكِيْ والإعفاء منها حكمان متناقضان والجمع متعذر والثانية متأخرة عن الأولى يقيناً فصار الأمر إلى القول بالنسخ.

#### الآيـة الثالثة:

قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمُزَّيِّلُ ۚ قُولَا لَيَالِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّاللَّالْمُلْلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

فإنها منسوخة بقوله تعالى في آخر السورة

﴿ إِنَّ رَبَكَ يَعَلَوْاَ نَكُ تَقُومُ أَدْقَ مِن ثُلُقِي الْيُلِ وَيَصْفَعُرُونُكُ مُوكَا إِهَدَّ مِنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ وَٱللَّهُ لِدُرُ ٱلْيُلَ وَالنَّهَارُّ عَلِرَاْتُ أَنْ تَخْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُرُّ فَأَقْرَءُ وَأَمَا يَبْسُرَ مِنَ ٱلْقُرَّءَ انَّ ﴾ ﴿ المزمل آية ٢٠ ﴾ .

فقد أفادت الأولى وجوب قيامه عَلَيْكُمْ نصف الليل أو أنقص منه قليلاً أو أزيد عليه ، وأما الثانية فقد أفادت أن الله تاب على النبي عَلَيْكُمْ وأصحابه رضي الله عنهم . في هذا بأن رخص لهم في ترك قيام الليل ولا شك أن هذا الحكم الثاني رافع للأول ، لأنها متعارضان ، والجمع متعذر والثاني متأخر عن الأول يقيناً فتعين النسخ .

#### الآيــة الرابعـة:

قوله تعالى:

( يَكَأَيُّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عِنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَيْعَ مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمُّ وَاللَّهِ عَنَا اللَّهُ مِنْكُمُّ مِنْكُمُّ مِنْكُمُّ مِنْكُمُّ مِنْكُمُّ مِنْ الظَّهِ عِرَةِ وَمِنْ بَعَدِ صَلَوْةِ ٱلْمِشَاءَ } (النور آية ٥٠).

قيل أنها منسوخة بالآية التي تليها وهي قوله تعالى : ﴿ وَالِذَاكِلَغُ ٱلْأَطْفَـٰلُ مِنكُمُ ٱلْحُادُ فَآسِتَتَاذِنُواْ كَمَاٱسْتَثَنَّذَا ٱلْآيِرِكَ مِن مَبْالِهِمَّهُ ﴾ (النورآية ٥٩).

والحق أنها محكمة وليست منسوخة لأنه لا تعارض بين الآيتين ، إذ الأولى تأمر الخدم والصغار دون البلوغ

79

بالاستئذان ندباً قبل الدخول في ثلاثة أوقات يستريح فيها الإنسان غالباً، وقد يتخفف من ملابسه، وذلك حماية للأعراض من الانتهاك، وحفظاً للأنظار أن ترى ما لا يليق رؤيته في أوقات التبذل، وتأمر الآية الثانية الأطفال إذا بلغوا الحلم أن يستأذنوا عند الدخول وجوباً في كل وقت، فالأولى تبين حكم الاستئذان بالنسبة للأطفال دون البلوغ، ومن شابههم من الإماء، والعبيد، والثانية يبين حكم الاستئذان بالنسبة للبالغين الكبار، إذن فلا تعارض ولا نسخ.

#### الآية الخامسة:

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيُذَرُونَ أَزْوَجُاوَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مُتَنَعَا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِكَ مِن مَعْرُوفِ ۗ ﴾ ﴿ البقرة آية ٢٤٠)

فإنها منسوخة بقوله تعالى:

( وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَا يَثَرَيَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشُرُ أَفَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي أَنفُسِهِنَ بِأَلْمَعُرُوفِ } (البقرة آية ٢٣٤).

لأن الآية الأولى أفادت أن من يتوفى عنها زوجها يوصى لها بنفقة سنة وبسكنى مدة حول ما لم تخرج ، فإن خرجت فلاشيء لها .

وأما الثانية فقد أفادت وجوب انتظارها أربعة أشهر وعشرا فليس لها أن تخرج في هذه المدة أو تتزوج وهذا الوجوب متعارض مع التخيير فآل الأمر إلى أنها مخيرة وغير مخيرة ، وهو تناقض يتعذر معه الجمع ، وقد اتفق على أن الآية الثانية متأخرة في النزول عن الآية الأولى فتعين النسخ وإلى ذلك ذهب الجمهور.



#### الآيــــة السادســـة:

قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ يُكَاسِبَكُمْ بِهِ ٱللَّهُ } (البقرة آية ٢٨٤). فإنها منسوخة بقوله تعالى:

﴿ لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ أَنْفَ سَا إِلَّا وُسَعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتَ وَعَلَيْهَا مَا أَكُتَسَبَتَ ۚ } (البقرة آية ٢٨٦).

وبيان ذلك أن الآية الأولى تفيد أن الله يكلف العباد حتى بالخطرات التي لا يملكونها لها دفعاً ، لأنه سيحاسبهم على ما في أنفسهم من الوسوسة والخاطر إذا تعلقت بمحرم ، والآية الثانية تفيد أنه لا يكلفهم بها ، لأنه لا يكلف نفساً إلا وسعها ، وهذا تعارض ، والجمع متعذر ، والآية الأولى متقدمة في النزول فآل الأمر إلى النسخ .

روي أنه لما نزلت الآية الأولى قلق الصحابة وبركوا على الركب وقالوا يارسول الله كلفنا من الأعمال ما نطيق ، وقد أنزلت عليك هذه الآية ولا نطيقها ، فلما فعلوا ذلك نسخها الله عز وجل ، فأنزل قوله تعالى : (لَا يُكُلِفُ اللهُ أَنَّهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ أَنَّهُ اللهُ أَنْهُ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

# [المنائشة]

- ١ عرفي النسخ لغة واصطلاحاً مع إخراج المحترزات.
- ٢- اذكري شروط النسخ المتفق عليها والمختلف فيها .
- ٣- اذكري طرق معرفة النسخ . وما لايكفي في معرفة النسخ .
  - ٤ اذكري ما يقع فيه النسخ ومالا يقع فيه .
- ٥ اذكري أقسام النسخ إجمالاً. ثم اكتبي عن نسخ القرآن بالسنة بالتفصيل.
  - ٦- ما أنواع النسخ في القرآن ؟ مع التمثيل.

٧- ما حكمة وقوع النسخ في القرآن ؟

٨- اذكري الأدلة على ثبوت النسخ عقلاً وسمعاً.

٩ - بيني القول في هذه الآيات هل هي منسوخة أم لا ، وما الناسخ لها :

(أ) قوله تعالى: { إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَديرُونَ يَقْلِبُواْ مِأْتُنَيْنَ } الآية ؟

(ب) قوله تعالى: { يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓ أَإِذَا تَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بِيِّنَ يَدَى بَحَوَكُم صَدَقَةٌ } الآية ؟

(ج) قوله تعالى : { يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّعِلُّ لِإِنَّا إِلَّهِ اللَّهِ ؟ الآية ؟

(د) قوله تعالى : { يَكَأَيُّهِكَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَ عَذِينَكُمْ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَنْكُو } الآية ؟

(هـ) قوله تعالى : { وَٱلَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزَوَبَهًا } الآية ؟

(و) قوله تعالى: {وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْلُخَ هُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ ٱللَّهُ } الآية ؟





#### المطلق والمقيسد

المطلعينه من الحقيقة ، وذلك مثل المطلعينية على الحقيقة ، وذلك مثل المطلعينية من الحقيقة ، وذلك مثل الفظ ، رقبة في قوله تعالى : ( فَتُحْرِيرُ رُفَّهُ فِي } (المجادلة آية ٣).

فهو يتناول عتق إنسان مملوك وهو شائع في جنس العبيد مؤمنهم وكافرهم على السواء.

والمقيد: هو مادل على الحقيقة بقيد ، وذلك مثل الرقبة المقيدة بالإيمان في قوله تعالى : ( فَتَحَرِيرُ رَقَبَ لَهُ مُؤَمِن فَي أَو له تعالى : ( فَتَحَرِيرُ رَقَبَ لَهُ مُؤَمِن فَي النساء آية ٩٢ ) .

قال العلماء: متى وجد دليل على تقييد المطلق صار الأمر إليه ، وإذا لم يوجد فيبقى المطلق على إطلاقه والمقيد على تقييده ، لأن الله تعالى خاطبنا بلغة العرب .

والضابط: أن الله إذا حكم في شيء بصفة أو شرط، ثم ورد حكم آخر مطلقاً نُظِرَ فإن لم يكن له أصل يرد إليه إلا ذلك الحكم المقيد وجب تقييده به، وإن كان له أصل غيره لم يكن رده إلى أحدهما بأولى من الآخر.

#### امثلة المطلق الذي يحمل على المقيد:

١ - مثل اشتراط العدالة في الشهود على الرجعة والفراق والوصية في قوله تعالى:

﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدَّلِ مِنكُونَ ﴾ (الطلاق آية ٢).

وقوله تعالى : ( شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَاحَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْمُنَانِدَوَا عَدْلِ مِنكُمْ } (المائدة آية ١٠٦).

وقد أطلق الشهادة في البيوع وغيرها ، في قولة تعالى :



﴿ وَأَشْهِ ـ دُوَا إِذَا تَبَا يَعْتُمُّ ﴾

( البقرة آية ٢٨٢ ) .

وقوله تعالى : { فَإِذَا دَفَعَتُمَّ إِلَهُمْ أَمُواَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمٌّ } (النساء آية ٦).

فهنا يجب حمل المطلق على المقيد باشتراط العدالة في الجميع.

٢- ومنه أيضاً تقييد مراث الزوجين بقوله تعالى:

﴿ مِنْ اَبَعْدِ وَصِدْيَةِ يُوصَىٰ بِهَا أَوْدَيْنٍ } ( النساء آبة ١٢ ).

وإطلاق الميراث فيها أطلق فيه كآية الكلالة التي في آخر سورة النساء فيجب حمل المطلق على المقيد بأن تكون المواريث كلها بعد الوصية والدَّين .

٣- ومنه أيضاً تقييد الأيدي إلى المرافق في الوضوء ، وإطلاقه في التيمم ، فيحمل المطلق على المقيد عند الشافعية.

٤ - ومنه ما اشترط في كفارة القتل من تحرير رقبة مؤمنة وأطلقها في كفارة الظهار واليمين فيحمل المطلق على المقيد بأن تكون الرقبة مؤمنة.

٥ - ومنه كذلك تقييد إحباط عمل المرتد بالموت على الكفر في قوله تعالى:

{ وَمَن يَرْتَدِ دْمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُّتْ وَهُوَكَ إِنَّ فَأَوْلَتَهِكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ } (البقرة آية ٢١٧).

وأطلق في قوله تعالى: ( وَمَن يَكُفُر بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُم } (المائدة آية ٥).

فيحمل المطلق على المقيد.

٦- ومن ذلك أيضاً تحريم الدم المسفوح في قوله تعالى :

( إِلَّا آَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمَا مَسْفُوعًا } (الأنعام آية ١٤٥).

وأطلق فيها عداها كقوله: ( حُرْمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدُّمُ } (المائدة آية ٣).

فحمل المطلق على المقيد.

ومذهب الإمام الشافعي - ضُوطي - حمل المطلق على المقيد في الجميع ومن العلماء من لا يحمله ، ويُجوّز إعتاق الكافر في كفارة الظهار و اليمين ويكتفي في التيمّم بالمسح إلى الكوعين ، ويقول أن الردة تحبط بمجردها .



١ - عرفي المطلق والمقيد . مع التمثيل لكل منهما .

٢- متى يجب حمل المطلق على المقيد؟ ومتى لا يجب؟

٣- اذكري ثلاثة أمثلة لحمل المطلق والمقيد.

٤ - اذكري مذاهب العلماء في حمل المطلق على المقيد .







#### المنطوق والمفهووم

المنط وق: هو مادل عليه اللفظ في محل النطق، فدلالته تكون من مادة الحروف التي ينطق بها، وله أقسام منها: النص، الظاهر، المؤول.

١ - فالنصص: هو ما يفيد بنفسه معنى صريحاً لا يحتمل غيره ، مثل قوله تعالى :

( فَصِيامُ ثَلَنْةِ أَيَّامٍ فِي أَلْحَجْ وَسَبْعَةِ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ } (البقرة آية ١٩٦).

فوصفُ العشرة بكاملة ، قطع احتمال العشرة لما دونها مجازاً ، وهذا هو الغرض من النص .

- ٢ والظاهـــر: هو ما سبق إلى الفهم منه عند الإطلاق معنى مع احتمال غيره احتمالاً مرجوحاً. كقوله تعالى: ( فَمَن ٱضْطُرَّ عَيْرَ بَاغِ وَلَاعَادٍ } (البقرة آية ١٧٣).

فإن الباغي يطلق على الظالم وعلى الجاهل ، ولكن إطلاقه على الظالم أظهر فهو إطلاق راجح وإطلاقه على الجاهل رجوح .

٣- والمسعوول: هو ما حمل لفظه على المعنى المرجوح لدليل يمنع من إرادة المعنى الراجح،
 كقوله تعالى: (وَأَخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱللَّهِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ } (الإسراء آية ٢٤).

فنحمل ( جناح الذل ) على الخضوع والتواضع وحسن معاملة الوالدين - لاستحالة أن يكون للإنسان أجنحة .

والمفه وما دل عليه اللفظ لا في محل النطق. وهو قسمان: مفهوم موافقة ، ومفهوم مخالفة .

- \ مفه حكم المنطوق . وهو ما يوافق حكمه حكم المنطوق . وهو نوعان : (أ) فحوى الخطاب .



(ب) لحن الخطاب.

(أ) فحوى الخطاب: هو ما كان المفهوم فيه أولى بالحكم من المنطوق كفهم تحريم الشتم والضرب من قوله تعالى: ( فَلَا نَقُلُ مُلَّا أَفِي وَلَا نَمُ رَهُما } (الإسراء آية ٢٣).

فمنطوق الآية تحريم التأفف فيكون تحريم الشتم والضرب من باب أولى لأنها أشد.

(ب) لحن الخطاب: وهو ما يثبت الحكم فيه للمفهوم كثبوته للمنطوق على حد سواء ، كدلالة قوله تعالى: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْمِيَتَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمٌ نَارًا الله (النساء آية ١٠).

على تحريم إحراق أموال اليتامي وإتلافها بأي نوع من أنواع التلف لأن هذا مساو للأكل في الإتلاف.

- ١ مفهوم المخالفة: وهو ما يخالف حكمه حكم المنطوق. وهو أربعة أنواع:

- النوع الأول: مفهوم شرط، كقوله تعالى:

﴿ وَإِنَّ كُنَّ أُولَاتِ عَمْلِ فَأَنْفِقُواْ عَلَيَّهِنَّ } (الطلاق آية ٦).

فمعناه أن غير الحوامل لايجب الإنفاق عليهن .

- النوع الثاني: مفهوم غاية ، كقوله تعالى:

﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا يَعِلُ لَهُ مِن يَعْدُ حَقَّىٰ تَسَكِحَ زَوْجًا غَيْرَةٌ ۗ } (البقرة آية ٢٣٠).

فمفهوم هذا أنها تحل للأول إذا نكحت غيره بشروط النكاح.

- النوع الثالث : مفهوم حصر . كقوله تعالى :

﴿ إِنَّاكُ نَعْ بُدُ وَإِنَّاكُ لَسْ تَعِيرِ نَ } (الفاتحة آية ٥).

مفهومه أن غيره سبحانه لايعبد ولا يستعان به .

- النوع الرابع: مفهوم صفة ، والمراد بها الصفة المعنوية . كالعدد في قوله تعالى :

( ٱلْحَجُّ أَشُهُ رُّمُعَ لُومَكُ } (البقرة آية ١٩٧).



مفهوم أن الإحرام بالحج لا يصح في غير أشهر الحج ، وكالحال في قوله تعالى :

### ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا لَاتُقَلُّلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُّمٌ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُمْ مُتَعَمَّدًا

فَجَوَا أَهُ يَشُلُ مَا فَتَلَمِنَ النَّعَمِ } (المائدة آية ٩٥).

فهو يدل على انتفاء الحكم في المخطىء لأن تخصيص العمد بوجوب الجزاء به يدل على نفي وجوب الجزاء في قتل الصيد خطأ .

وكالمشتق في قوله تعالى: ﴿ إِن جَالَ كُرُّ فَاسِنُّ إِنْكَالُوْتُ كَيُّنُوا } (الحجرات آية ٦).

فمفهوم التعبير بفاسق أن غير الفاسق لا يجب التثبت في خبره ، ومعنى هذا أنه يجب قبول خبر الواحد العدل.



- ١ عرفي المنطوق ، واذكري أقسامه . مع التمثيل .
- ٢ عرفي المفهوم ، واذكري أقسامه . وتعريف كل قسم .
- ٣- ما المراد بفحوى الخطاب ؟ ولحن الخطاب ؟ مع التوضيح بالأمثلة .
  - ٤ اذكري أنواع مفهوم المخالفة . مع التمثيل لكل نوع بمثال .





#### إعجاز القرآن الكريم

القرآن الكريم هو المعجزة التي أظهرها الله على يد محمد بن عبدالله وَ الله على الناس أن يأتوا بمثله فعجزوا.

( الأسراء آية ٨٨ ).

فالمعجرة: أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم عن المعارضة.

والتحدي بالقرآن تكرر عدة مرات:

فتحداهم مرة بأن يأتوا بمثل هذا القرآن ، فقال سبحانه :

قُللَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ آن يَأْتُو أَيمِشْلِ هَلْذَا ٱلْقُرَّمَانِ
 لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوُكَاتَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا

وتحداهم مرة أن يأتوا بمثل عشر سور منه فقال سبحانه:

( أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ قُلْ فَأَتُولُ يِعَشِّرِ سُورِ مُثْلِهِ مُفَثَّرِ يَنْتِ وَأَذْعُوا مَنِ أَسْتَطَعْتُم فِن دُونِ أَنَّهِ إِن كُثَّتُمْ صَندِ قِينَ الْآَنِّ ا فَا لَنْهِ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنْمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ } (هـود آية ١٣ ــ ١٤).

وتحداهم أن يأتوا بمثل سورة منه فقال سبحانه:

﴿ أَمَّ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَّهُ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةِ مِتَّلِهِ } (يونسس آية ٣٨).

وقال سبحانه: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا لَزَّلْنَاعَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا فِسُورَ فِي } (البقرة آية ٢٣).

وتحداهم أن يأتوا بحديث مثله فقال سبحانه :

﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوْلُهُ ۚ بَلِ لَا يُؤْمِنُونَ لَيْنَا لَقُوا بِعَدِيثِ مِتْلِهِ إِن كَانُواْ صَدْدِ قِينَ } (الطور آية ٣٣ ــ ٣٤).

ومع هذا كله فقد عجزوا عن الإتيان بشيء من هذا .





#### وجوه الإعجاز في القرآن الكريم

وقد ذكر العلماء وجوهاً كثيرة للإعجاز في القرآن الكريم نذكر منها:

#### من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم:

#### لغته وأسلوبه:

فقد جاء القرآن على أسلوب اشتمل على خصائص عليا استولت على ألباب الفصحاء وأهل البلاغة وأعجز أساطينهم وأعيا ألسنتهم ، فاستولى منهم على العقول وهيمن على القلوب ، فأبدعت الألسن في وصفه وسالت الأقلام في نعته وعجزت عن الإتيان بمثله . كتاب ملك البلاغة بألوانها ، وحاز الفصاحة بأركانها ، وجاءهم بها لا قِبَلَ لهم برده ، ولا قدرة لهم في دفعه ، كتاب لم يأخذ من اللغة صنعتها ومن الأسلوب جماله ، ومن الفصاحة رونقها ، ومن البلاغة سموها فحسب ، بل أخذ مع هذا كله من المعاني أسهاها ومن المقاصد أعلاها .

#### ومن وجوه الإعجاز في القرآن الكريم:

#### علومه ومعارفه:

وهو ما يسمى بـ (( الإعجاز العلمي في القرآن الكريم )) وبيان ذلك أن القرآن أنزل قبل أربعة عشر قرناً من الزمن ، وعَرَضَ لكثير من مظاهر هذا الوجود الكونية ، كخلق السموات والأرض ، وخلق الإنسان والجن ، وسوق السحاب وتراكمه ، ونزول المطر ، وجريان الشمس والقمر ، وتحدث عن الكواكب والنجوم والشهب والصعود في السهاء وعن أطوار الجنين ، وعن النبات والبحار والجبال وماتحت الثرى ، وعرض لعارف شتى ، وعلوم متعددة ، ومع هذا كله لم يسقط العلم كلمة من كلهاته ، ولم يصادم جزئية من جزئياته ، بل مازال العلم يكشف لنا كل يوم وجهاً من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم ، مما بوأ القرآن مكانة لم يشاركه

فيها كتاب من قبله ولا من بعده ، فها من كتاب من كتب البشر ، عرض لمثل ما عرض له القرآن الكريم إلا وكشف الزمن زيفه وأبطلت الحقائق العلمية الثابتة خطأ نظريته حاشا القرآن الكريم فها زالت ، ولن تزال آياته عاليةً ولا يطاولها شيء من ذلك ، لا لشيء لأنها كلام من وسع كل شيء علماً .

#### ومن وجوه الإعجاز في القرآن الكريم:

#### تشريعه:

وهو مايسمى بـ (( الإعجاز التشريعي في القرآن الكريم )) . فقد نزل القرآن في أمة مفككة تحللت عراها ، وسادها الجهل والظلام ، فنزل القرآن الكريم عليهم فانتشلهم في سنوات معدودة من ركام الجاهلية وظلماتها إلى شموخ الإسلام وعزته فالنظام التشريعي المحكم الذي جاء به القرآن شَدَة أساطين الفقه والقانون إلى يومنا هذا وعقدت لأجله المؤتمرات الفقهية ، والندوات المتعددة ، والمؤلفات .

وسلك القرآن منهجاً فريداً لعلاج المجتمع الجاهلي وتحويله إلى مجتمع إسلامي فحوَّله من مجتمع مشرك بكل رزاياه إلى مجتمع مسلم بكل مزاياه .

ولا تزال الأمم الغربية إلى يومنا هذا ترزح تحت نير الجاهلية جربت كل الأنظمة والتشريعات ولن تجد

غير التشريع القرآني علاجاً لها .

١- ماهي المعجزة الكبرى للرسول وللله ؟

- ٢- عرفي المعجزة.
- ٣- مَرَّ التحدي بالقرآن بمراحل . اذكريها مع الاستدلال .
- ٤- ذكر العلماء وجوهاً كثيرة للإعجاز في القرآن الكريم ، اذكري ماتعرفين منها .
  - ٥- تحدثي عن الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم.
- ٦- من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم الإعجاز العلمي . تحدثي عن ذلك واذكري ماتعرفين من أمثلة .
  - ٧- الإعجاز التشريعي وجه من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم تحدثي عن ذلك .





#### قصص القرآن الكريم

القص لغة تتبع الأثر ، قال تعالى :

( فَأَرْتَذَاعَكَ ءَاثَارِهِمَا قَصَصًا } (الكهف آية ٦٤).

أي يتتبعان أثرهما ، وقال سبحانه على لسان أم موسى عليهم السلام :

﴿ رَفَّالَتَ لِأُخْتِهِ وَقُصِيبً } (القصص آية ١١).

أي تتبعي أثره.

وقصص القرآن: إخباره عن الأمم الماضية والأنبياء السابقين.

أنواع القصص في القرآن الكريم:

#### النوع الأول:

قصص الأنبياء عليهم السلام وماجرى لهم مع أقوامهم ، والمعجزات التي أيدهم الله بها ، وماجرى لأمهم من عذاب أو عقاب ويشمل ذلك مايتبع قصة النبي كقصة إبليس ، وقصة قابيل وهابيل ، التابعتين لقصة آدم عليه السلام ، وقصة فرعون وقصة العجل ، وقصة البقرة ، وقصة الخضر ، وقصة قارون التابعة لقصة موسى عليه السلام ونحو ذلك .

#### النوع الثاني:

قصص غير الأنبياء ، كقصة أهل الكهف ، والذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت ، وذي القرنين ، وطالوت وجالوت ، وأصحاب الفيل ونحو ذلك .

#### الحكمة من تكرار القصص في القرآن:

جاءت بعض القصص في القرآن الكريم مكررة في أكثر من موضع ولهذا حِكُمٌ كثيرة منها:



- ١ الاهتمام بالقصة والجانب المكرر منها لأن التكرار من أساليب التأكيد .
  - ٢- استيفاء جوانب من القصة لم تستوف في الموضع الآخر .
- ٣- قوة الإعجاز فتكرار القصة بأساليب مختلفة كلها في أعلى درجات البلاغة ويؤكد إعجاز القرآن
   ويزيده قوة إلى قوته .

#### الفرق بين قصص القرآن وقصص غير القرآن:

يختلف عرض القصة في القرآن عن القصص الأخرى الأدبية في أمور منها:

١ - أن القرآن يتخير من جوانب القصة مافيه العظة والعبرة مُعرضًا عَمَّا لا فائدة في ذكره .

٢- أن القرآن لا يعنى بالسرد التاريخي وترتيب الأحداث قدر عنايته بالهدف من إيرادها .

٣- أن القرآن يبرز الهدف عقب القصة ويأمر أولى الألباب بالتدبر والتفكر في أحداث القصة .

#### فوائد القصص في القرآن الكريم:

لإيراد القصة في القرآن الكريم فوائد كثيرة منها:

١- أنها من معجزات الرسول عَلَيْكُ ودليل على صدقه وصحة رسالته. فهذه القصص من أخبار الغيب التي لم يطلع عليها الرسول عَلَيْكُ لأنه أُمي لم يقرأ كتب السابقين ولم يتلق ذلك عن أهل الكتاب ، فدل على أنه تلقى ذلك عن ربه ، قال تعالى ( وَلِكَ مِنْ أَنْهَا لِهُ الْعَيْبِ ثُوحِيهِ إِلَيْكُ مَا كُنتَ لَدَيْهِم ، فدل على أنه تلقى ذلك عن ربه ، قال تعالى ( وَلِكَ مِنْ أَنْهَا لِهُ الْعَيْبِ ثُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِم الله الله الله على الله عمران آية ٤٤).

وقال: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْهِ لَوَ ٱلْغَيْبِ نَوُحِيدٍ إِلَيْكُ وَمَاكُنتَ لَذَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَكُمُونَ ﴾ (يوسف آية ١٠٢).

٢ - بيان اتفاق الأنبياء في أصول الدعوة إلى الله تعالى وأن الرسول وعليه إنها يدعو إلى ما دعا إليه الأنبياء من قبله قال تعالى :

﴿ وَمَآ أَزْسَلَنَكَامِن قَبِيلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوسِى إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَّا إِنَّهُ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ } (الأنبياء آية ٢٥).



٣- تثبيت فؤاد الرسول عَلَيْكِيْ وتجديد عزمه للمضي في الدعوة إلى الله وأن ما جرى له قد جرى للأمم الماضية وأن عليه أن يصبر كما صبروا ، قال تعالى :

٤- أخذ العظة ، والعبرة من الأمم السابقة وماجره عليهم التكذيب بالحق من عذاب وهلاك ، فالسعيد
 من اتعظ بغبره ، قال تعالى :

( يو سف آية ١١١ ) .

( لَقَدُكَاكَ فِي فَصَصِيمَ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَكِيُّ)



- ١ عرفي القصة لغة واصطلاحاً .
- ٢ اذكري أنواع القصة في القرآن الكريم.
- ٣- ما الحكمة من تكرار القصة في القرآن الكريم ؟
- ٤ هناك فروق بين القصة في القرآن الكريم والقصة في غيره . اذكري ماتعرفين منها .
  - ٥ عددي فوائد القصة في القرآن مع التوضيح والاستدلال .





### الأمثال في القرار أن الكريم وأنواعها

الأمثال: جمع مثل ، والمثل في الأصل المِثْل أي النظير.

والمثل في القرآن الكريم هو تمثيل شيء بشيء في حكمه ، وتقريب المعقول من المحسوس.

#### أنواع الأمثال في القرآن الكريم:

تنقسم الأمثال في القرآن الكريم إلى ثلاثة أنواع:

#### - النوع الأول:

أمثال مصرح فيها بذكر المثل أو ما يدل على التشبيه كقوله تعالى:

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي أَسْتَوْقَدَ مَارًا فَلَمَّا ٱصَاءَتْ مَاحَوَلَمُ

ذَهَبَ اللَّهُ يِنُورِهِمْ وَتَرَّكُهُمْ فِي ظُلْمَاتِ لَّا يُبْصِرُونَ } (البقرة آية ١٧).

#### - النوع الثاني:

الأمثال الكامنة التي لم يصرح فيها بذكر المثل ، بل هو كامن مطوي وهي تدل على معان بليغة بألفاظ موجزة حتى صارت كالقول السائر بين الناس وهي آيات كثيرة يذكرون منها:

قوله تعالى:

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ يَقَتَّرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا } (الفرقان آية ٦٧).

فهي تشبه قولهم : خير الأمور أوساطها .

وقوله تعالى: ﴿ مِلْكُذَّ يُوْأُ بِمَالَدٌ يُعِيطُواْ بِعِلْمِهِ } ﴿ يُونِس آية ٣٩ ﴾ .

فهي تشبه قولهم : ( من جهل شيئاً عاداه ) .



وقوله تعالى :

﴿ وَمَانَقَ مُوٓا إِلَّا أَنَّ أَغَنَ نَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَّ لِلهِ ۗ } (التوبة آية ٧٤).

فهو يشبه قولهم: ( اتق شر من أحسنت إليه ) وغير ذلك .

#### - النوع الثالث:

جمل من القرآن الكريم جرت مجرى الأمثال. كقوله تعالى: (اَلْمَنَ مَصَّحَصَ الْحَقُ } وقوله سبحانه: (وَحِلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ } وكقوله عز شأنه: (وَحِلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ } وكقوله عز وجل: (مَاعَلَى المُحُسِنِينَ مِن سَبِيلٍ } وكقوله عز وجل: (مَاعَلَى المُحُسِنِينَ مِن سَبِيلٍ } وكقوله سبحانه (وَعَسَى أَن تَكَرَهُوا شَيْدًا وَهُو مَيْرٌ لَكَ مُن اللهُ وَعَيْدُ اللهُ عَلَى شَاكِلُ اللهُ عَلَى شَاكِلُ اللهُ عَلَى الله

واختلف العلماء في استعمال النوع الثالث كاستعمال الأمثال وضربها مثلاً في الأحداث فكرهه بعضهم ورأى بعضهم أن لا حرج في ذلك إذا كان في مقام الجد واتفقوا على تحريمه في مقام الهزل والمزاح صيانة لآيات القرآن الكريم عن الابتذال .

### وائد الأمثال في القرآن الكريم:

١- تصوير المعنى المراد بصورة المحسوس لتقريبه إلى الذهن وفهم المراد كتمثيل الذى ينفق ماله رياء فلا يكون له أي أجر بقوله: ( فَمَثَ لُهُ كَمَتَ لِصَفْوَانِ عَلَيْ وَرُّابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَنَرَكَ مُصَالِبٌ أَنَّا لَا يَقْدِرُونَ يَكُونُ له أي أجر بقوله: ( فَمَثَ لُهُ كَمَتَ لِصَفْوَانِ عَلَيْ وَرُّا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ الل

٢- الترغيب في فعل الخير وذلك بتشبية عاقبة ذلك بها هو مجيب إلى النفس ومرغوب فيه كضرب المثل لمن
 ينفق مالة في سبيل الله بحبة أنبتت سبع سنابل ... إلخ قال تعالى :

( مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِعُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْشَلِ حَبَّهُ أَنْبَتَتَ سَبَعَ سَنَايِلَ فِي كُي شَنْبًا إَوْ عِأْتُةٌ حَبَّةٌ وَاللَّهُ يُضَلِعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيهٌ ﴾ (البقرة آية ٢٦١).



٣- التنفير من المعاصي ، وذلك بتمثيل فعلها بما تنفر منه النفوس كتمثيل الغيبة بأكل لحم الميت ،
 قال تعالى :

( وَلَا يَغْتَب بَعْضَكُم بِعَضَا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَنِهِ مَيْتَا فَكَرِهْتُمُوفُ } (الحجرات آية ١٢).



١ - عرفي المثل لغة . وما المراد بالمثل في القرآن الكريم .

٢- إلى كم قسم تنقسم الأمثال في القرآن ؟ وماهي ؟ واذكري مثالاً لكل نوع .

٣- ما حكم استعمال النوع الثالث من الأمثال في القرآن ؟

٤ - اذكري ماتعرفين من فوائد الأمثال في القرآن . مع التمثيل .







#### المراد برسم المصحف

يراد به الطريقة التي كتبت بها كلمات القرآن الكريم وحروفه في عهد عثمان تظلُّمُهُ .

والأصل في الكتابة أن يوافق المكتوبُ المنطوقَ تمام الموافقة من غير زيادة ولا نقص ولا تبديل ولا تغيير ، لكن كتابة القرآن في عهد عثمان بن عفان عليها أهمل فيها هذا الأصل فجاءت كثير من الكلمات وقد خالف رسمُها نُطْقَها وذلك لحكم عديدة .

# حكم رسم المصحف:

1- قالت طائفة من العلماء أن رسم المصحف توقيفي يجب الأخذ به ، وتحرم مخالفته ، وقد نقل ابن المبارك عن شيخه عبدالعزيز الدباغ أنه قال: (( ما للصحابة ولا لغيرهم في رسم القرآن ولا شعرة واحدة وإنها هو توقيف من النبي عَلَيْكِيَّةٌ وهو الذي أمرهم أن يكتبوه على الهيئة المعروفة بزيادة الألف ونقصانها لأسرار لا تهتدى إليها العقول وهو سر من الأسرار خص الله به كتابه العزيز دون سائر الكتب السهاوية ، وكها أن نظم القرآن معجز فرسمه أيضاً معجز )).

Y - وقالت طائفة أن رسم المصحف ليس بتوقيفي بل اصطلاحي ارتضاه عثمان على وتلقته الأمة بالقبول فيجب التزامه وتحرم مخالفته ، وقد سئل الإمام مالك رحمه الله تعالى هل يكتب المصحف على ما أحدثه الناس في الهجاء ، فقال : (( لا ، إلا على الكتبة الأولى )) ، وقال الإمام أحمد : (( تحرم مخالفة خط مصحف عثمان في واو أو ياء ، أو غير ذلك )) .

الأول \_ القياسي : وهو ماتوافق الكتابة فيه النطق نحو قوله تعالى : ﴿ أَلَّهِ مُنَّكُم مَكَّرُكَ } (الشرح آية ١).





#### قواعد رسم المصحف

وهذا النوع أيضاً موافق للرسم الإملائي الذي نكتب به غير القرآن.

الثاني \_ الاصطلاحي: وهو ماتخالف الكتابة فيه النطق وهو اصطلاح في الغالب خاص بكتابة القرآن الكريم وله خمس قواعد:

- ١- قاعدة الحذف.
- ٢- قاعدة الزيادة.
- ٣- قاعدة البدل.
- ٤- قاعدة الفصل والوصل.
  - ٥- قاعدة الهمز.

### ا قاعدة الحذف:

وهي أن الألف تحذف بعد ياء النداء نحو (( يأيها الناس )) وهاء التنبيه نحو (( هأنتم )) ولفظ الجلالة الله ومن لفظ (( الرحمن )) و (( سبحن )) و (( اسحق )) و (( هرون )) وغير ذلك ويوضع موضعها ألف صغيرة للدلالة عليها . وتحذف الياء من كل منقوص منون رفعاً أو جَرّاً نحو ((غير باغ ولا عاد )) ومن بعض الكلهات نحو (( أطيعون )) (( اتقون )) (( خافون )) (( ارهبون )) ((فأرسلون )) إلا ما استثني . وتحذف الواو إذا وقعت مع واو أخرى نحو (( لا يستون )) (( فأوا )) وفي نحو (( ويدع الإنسان )) . . . ( في الإسراء ) (( سندع الزبانية )) ( في العلق ) .

وتحذف اللام إذا أدغمت في مثلها نحو (( اليل )) (( الذي )) إلا ما استثني .

#### - ٢ قاعدة الزيادة:

وهي أن الألف تزاد بعد الواو في آخر كل اسم مجموع أو في حكم المجموع نحو (( ملاقوا رجم )) (( بنو اسرائيل )) (( أولوا الألباب )) وبعد الهمزة المرسومة واواً نحو (( تالله تفتؤا )) وفي كلمات مثل (( مائة )) و (( الظنون )) و (( الرسولا )) و (( السبيلا )) في قوله تعالى : (( وتظنون بالله الظنونا )) (( وأطعنا الرسولا )) و (( فأضلونا السبيلا)) وفي (( ولا تقولن لشاىء إني فاعل ذلك غدا )) في الكهف وفي (( لأذبحنه )) في قوله : ( لَأُعَذِّبَنَّهُ مَذَابًا الشكيديدًا أَوْلاً الْمُعَنَّةُ ) في النمل . وفي (( جاىء )) وفي قوله : ( وَحِلْقَ عَبِالنَّبِيْنَ وَالشَّهَدَاء ) في الزمر .

وتزاد الياء في كلمات نحو (( نباءى )) في قوله تعالى في سورة الأنعام (( ولقد جاءك من نباءى المرسلين )) وفي (( تلقاءى )) في قوله تعالى في يونس : (( مايكون لي أن أبدله من تلقاءى نفسي )) وفي (( بأييد )) في قوله تعالى في الذاريات : (( والسماء بنيناها بأييد )) وفي (( وراءى )) من قوله تعالى في الشورى (( من وراءى حجاب )) .

وتزاد الواو في (( سأوريكم )) في قوله تعالى : (( سأوريكم آيتي فلا تستعجلون )) وفي (( أولوا )) في قوله تعالى : (( نحن أولوا قوة وأولوا بأس شديد )) ولا تقرأ الألف الزائدة ولا الواو الزائدة ولا الياء الزائدة .

#### - ٣ قاعدة البدل:

وهي أن الألف تكتب واواً في مثل (( الصلوة )) و (( الزكوة)) في قوله تعالى ; { وَيُقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَيُؤْتُواْ الرَّكُوةَ }

وتكتب الألف ياءً إذا كان أصلها ياء نحو (( يتوفكم )) ونحو (( ياحسرتي )) ونحو (( ياأسفي )) وتحرسم الألف ياء في هذه الكلمات (( إلى ، على ، أنى ، متى ، بلى ، حتى ، لدى )) ماعدا ( لدا الباب ) فإنها ترسم بالألف .



#### وتكتب نون التوكيد الخفيفة ألفا في كلمة ((إذاً)).

وتكتب هاء التأنيث مفتوحة في كلمات نحو ((رحمت )) بالبقرة ، والأعراف وهود ، ومريم ، والروم ، والزخرف ، وفي كلمة ((معصيت )) في قد سمع وفي آيات نحو ((إن شجرة الزقوم )) و ((قرت عين )) و ((جنت نعيم )) و ((بقيت الله )) وفي ((امرأت عمران )) وفي ((امرأت نوح )) وغير ذلك .

#### -٤ قاعدة الفصل والوصل:

فكلمة ((أن )) بفتح الهمزة توصل بكلمة ((لا)) إذا وقعت بعدها إلا في مواضع وكلمة ((من )) توصل بكلمة ((ما )) إذا وقعت بعدها إلا في ثلاثة مواضع فتفصل ((من ماملكت إيهانكم )) في النساء والروم و ((ومن مارزقناكم )) في المنافقون . وتوصل كلمة ((عن )) بكلمة ((ما )) إلا في قوله تعالى : ((عن مانهوا عنه )) فتفصل وتوصل كلمة ((إن )) بكسر الهمزة بكلمة ((ما )) إذا وقعت بعدها إلا في قوله تعالى : ((وإن مانرينك )) فتفصل وتوصل كلمة ((أن )) بفتح الهمزة بكلمة ((ما )) مطلقاً وكذا كلمة ((كل )) توصل بد ((ما )) إلا في قوله سبحانه : ((كل ما ردوا إلى الفتنة )) وفي ((من كل ماسألتموه )) فتفصل وتوصل كلمات ((نعمًا ، رُبَّمًا ، وكأنه) ونحوها .

#### - قاعدة الهمز:

وهي أن الهمزة لا تخلو إما أن تكون ساكنة أو متحركة ، فإن كانت ساكنة تكتب بحرف حركة ما قبلها فإن كان مكسوراً رسمت ياء نحو (( إئذن )) وإن كان مرفوعاً كتبت واواً نحو (( أؤتمن )) وإن كان مفتوحاً كتبت ألفاً نحو (( البأساء )) إلا ما استثني . وإن كانت الهمزة متحركة فلها ثلاث حالات : إن كانت أول الكلمة كتبت بالألف مطلقاً نحو (( أيوب )) (( أولو )) (( إذا )) إلا مااستثني . وإن كانت وسط الكلمة كتبت بحرف من جنس حركتها فإن كانت مفتوحة كتبت ألفاً نحو (( سأل )) وإن كانت مرفوعة كتبت واواً ، نحو (( تقرؤه )) إلا مااستثنى .

# 🐞 مزايا الرسم العثماني :

وإن كانت آخر الكلمة كتبت بحرف من جنس حركة ماقبلها . . . فإن كان مفتوحاً كتبت ألفاً نحو ((سَبَأ )) وإن كان مكسوراً كتبت ياءً نحو ((شاطِيء )) وإن كان ماقبلها مرفوعاً كتبت واواً نحو ((لْؤلُؤ)) إلا ما استثني ، فإن كان ماقبلها ساكناً حذفت نحو ((ملْء الأرض)) (( يخرج الخبْء )) إلا مااستثني .

ورسم المصحف له أسرار عديدة وحكم كثيرة وفوائد جمة أدرك العلماء بعضها فمن ذلك:

- أولاً: الدلالة برسم واحد للكلمة على أكثر من قراءة ، فقد كتبت بعض الكلمات التي فيها أكثر من قراءة على وجه يحتمل قراءتين أو أكثر .
- ثانياً: الدلالة على أصل الحركة مثل كتابة الكسرة ياء في قوله سبحانه: (( وإتاى، ذي القربى )) وكتابة الضمة واواً في قوله سبحانه: (( سأُوريكم دار الفاسقين )).
- ثالثاً: حمل الناس على أن يتلقوا القرآن من صدور ثقات الرجال ولا يتكلوا على القراءة من المصحف وفي هذا فائدتان:

الأولى: التوثيق من صحة التلاوة وطريقة الأداء وحسن الترتيل والتجويد فإن هذا لا يتحقق بمجرد القراءة من المصحف دون معلم، ولهذا قرر العلماء إنه لا يجوز الاعتماد على المصاحف وحدها بل لابد من الأخذ عن حافظ ثقة.

الثانية: اتصال السند برسول الله عَلَيْكِيه في فالقارىء يحفظ القرآن من فم شيخه والشيخ عن شيخه وهكذا إلى أن يتصل السند برسول الله عَلَيْكِيه وجذا يكون سند القرآن في كل عصر متصل برسول الله عليه الصلاة والسلام وليس هذا لكتاب غير القرآن الكريم فقد شرف الله هذه الأمة باتصال سندها برسول الله والم يكن للرسم العثماني إلا هذه الفائدة بمزيتيها لكفي به فضلاً ومكانة.

# [المنافشة

- ١ ما المراد برسم المصحف ؟ وما الأصل في الكتابة ؟ وهل جرى رسم المصحف على الأصل في الكتابة أم لا ؟ ولماذا ؟

- ٢ ما حكم الالتزام برسم المصحف؟ اذكري أقوال العلماء في ذلك.

- ٣ ينقسم رسم المصحف إلى قسمين فما ٩

- ٤ اذكري قواعد الرسم الاصطلاحي للمصحف والمعروف بالرسم العثماني.

- ٥ اذكري قاعدة الرسم في الأمثلة التالية مع التوضيح:

١ - يتلو صحفاً ٢ - لأذبحنه

٣ - وثمود فما أبقى ٤ - إنا اعتدنا للكافرين سلاسلاً

٥ - أولوا العلم

٧ - من نبإى المرسلين ٨ - بنينها بأييد

٩ - وتظنون بالله الظنون
 ١٠ - كانت قوارير قوارير من فضة .

١١ - وجوه يومئذ ناعمة ١٢ - ذلك الكتب

١٣ - يلوُن ألسنتهم ١٥ - يحيي ويميت

١٥ - الربوا ١٦ - إلى الحواريِّن

١٧ - كمشكوه ١٨ - أنت وَلَي في الدنيا

١٩ - التوريه ٢٠ - أعطيناك

٢١ - إن شانئك هو الأبتر ٢٢ - يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون

٢٢ - بسم الله مجريها ٢٤ - هو الذي بعث في الأميّن رسولاً منهم

٢٦ - النجــوة

٢٥ - ويمحُ الله الباطل

۲۸ - وقالت امرأت فرعون قرت عين لي ولك

٣٠ - فأعرض عن من تولى عن ذكرنا

٢٩ - فطرت الله التي فطر الناس عليها

٣٢ - ولا تقولن لشايء أنى فاعل ذلك غدا إلا أن

٣١٧ - يائها المهزمل

يشاء الله

٣٤ - ولقد جاءك من نباءي المرسلين

٣٣ - سأوريكم آيتي فلا تستعجلون

۳۵ - من وراء حجاب

-٦ يمكن التطبيق بأن تفتح الطالبة المصحف ثم تستخرج ما في الصفحة من قواعد الرسم.



# الباب السابع عشر المبحث الأول التفسير والتأويل





### التفسير والتأويل

التفسير لغة: من (الفسر) وهو الإبانة والكشف والإظهار.

وفي الاصطلاح: علم يفهم به كتاب الله تعالى المنزل على نبيه محمد عَلَيْكِيْ وبيان معانيه ، واستخراج حكمه وأحكامه.

والتأويل في اللغة: من (الأوْل) وهو الرجوع إلى الأصل.

وفي الاصطلاح: قيل أنه مرادف للتفسير كقول مجاهد (أن العلماء يعلمون تأويله). يعني تفسيره. وقول الطبري في تفسيره (القول في تأول قوله تعالى كذا) وقوله (واختلف أهل التأويل في هذه الآية) فإنه يريد بالتأويل: التفسير وقيل أن التأويل يختلف عن التفسير وللعلماء في الفرق بينهما أقوال منها:

١ - أن التفسير ما جاء مبيناً في الكتاب أو السنة والتأويل ما استنبطه العلماء وعلى هذا فالتفسير ما يتعلق بالدراية .

٢- أن التفسير أكثر ما يستعمل في الألفاظ ( المفردات ) والتأويل في المعاني والجمل.

# المفسر :

التفسير من أشرف العلوم وأفضلها لأنه يتناول أشرف الكلام وأفضله من شرف المعلوم.

ولأن القرآن كلام الله والتفسير هو بيان كلام الله وتوضيحه فالمفسر يخبر عن الله تعالى فلا يجوز لأحد أن يفسر القرآن بغير علم ، بل ورد الوعيد على ذلك قال تعالى :

﴿ وَلَا لَقَفُّ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ } ( الإسراء آية ٣٦ ) .

وقال ﷺ : (( من قال في القرآن برأيه أو بها لايعلم فليتبوأ مقعدة من النار )) ولهذا وضع العلماء شروطاً لا بد من توافرها فيمن يفسر القرآن الكريم وتنقسم هذه الشروط إلى ثلاثة أنواع :



#### أولاً شروط دينية:

ومنها سلامة العقيدة من الأعتقادات الباطلة والمذاهب الزائفة فلا بد أن يكون المفسر مسلماً. ومنها التجرد من الهوى ، فإن الهوى يؤدى بصاحبه إلى نصرة مذهبة بالباطل.

ومنها أن يكون محافظاً على أداء الواجبات والفرائض ، وملتزماً بالأخلاق والآداب الإسلامية.

# ثانياً شروط عقلية:

ومنها أن يكون قوي الاستدلال ، حسن الاستنباط ، وأن يكون دقيق الفهم قادراً على الترجيح إذا تعارضت الأدلة .

# ثالثاً: شروط علمية:

وهي أن تكون عالماً بالحديث الشريف ، والغة ، والنحو ، والصرف ، والبلاغة ، والقراءات وأصول الدين ، وأصول الفقه ، وعلوم القرآن كالناسخ والمنسوخ ، وأسباب النزول .



وهناك آداب ينبغي أن يلتزم بها المفسر حتى لا يكون عمن يخالف قوله فعله ومن هذه الآداب:

- ١- حسن النية بأن يكون عمله خالصاً لوجه الله لا لمنصب ولا لجاه .
  - ٢ حسن الأخلاق حتى يكون قدوة لطلابه وسامعيه .
  - ٣- الامتثال والعمل لما يأمر به من أحكام القرآن وآدابه .
    - ٤- الصدق والأمانة.
      - ٥- الجهر بالحق.
    - ٦- الوقار والابتعاد عن سفاسف الأمور.



- ١- عرفي التفسير لغة واصطلاحاً.
- ٢- عرفي التأويل لغة واصطلاحاً.
- ٣- ما الفرق بين التفسير والتأويل ؟
- ٤- لماذا كان التفسير من أشرف العلوم ؟
- ٥- ما حكم القول في القرآن بغير علم ؟ مع الدليل.
- ٦- كم أقسام شروط المفسر ؟ وما هي ؟ واذكري بعض الشروط لكل قسم.
  - ٧- اذكري بعض الآداب التي ينبغي أن يلتزم بها المفسر.



# نشأة علم التفسير





# نشأة علم التفسير

نزل القرآن الكريم على الرسول عَلَيْكِيَّةً بلسان عربي مبين قال تعالى:

( إِنَّا أَنْزَلْنَا فُورُهَ وَالْعَرَبِيَّا أَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ } (يوسف آية ٢).

وقال سبحانه : ﴿ وَإِنَّهُ لَنَا يَلُونَ مِنَ ٱلْمَالَمِينَ الْشَّا نَرَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ الشَّاعَلَ عَلَيْكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَادِمِينَ بِلِسَانٍ عَرَفِي مُنْ بِينٍ ﴾ (الشعراء آية ١٩٧ – ١٩٥).

وقد كان القوم الذين بعث فيهم محمد عَلَيْكِي عرباً خُلصاً يفهمون القرآن بمقتضى السليقة العربية ، فإن أشكلت عليهم كلمة أو غمض عليهم معنى سأل بعضهم بعضاً ، فإن وجدوا الجواب وإلا سألوا الرسول عَلَيْكُ فبينه لهم قال تعالى:

﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّيكَ الذِّيكَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلْهُمْ يَنَفَّكُرُونَ } (النحل آية ٤٤).

ومما سأل الصحابة عنه الرسول عَلَيْكُ معنى الظلم في قوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَكَ يَلْبِمُواَ إِيمَانَهُم بِظُلَمٍ أَوْلَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَصْنُ وَهُم مُهُم تَدُونَ } (الأنعام آية ٨٢).

فقالواً: وأينا لم يظلم نفسه يا رسول الله ففسره النبي عَلَيْكُ لهم بأنه الشرك واستدل بقوله تعالى: ( إِنَ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ) (لقمان آية ٣١).

وكقصة عـدي بن حاتم ﷺ فحين نزل قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَالْمَرَيُّواْ حَقَّى بِشَيِّنَ لَكُمُّ الْمَعْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْمَادِ الْمُسَوِّدِ ﴾ جعل تحت وسادته عقالين عقالاً أبيض وعقالاً أسود فأخبره الرسول ﷺ بأن المراد سواد الليل وبياض النهار .

وهكذا كان تفسير القرآن في عهد الرسول عَلَيْكُمْ .





# تفسير القرآن في عهد الصحابة رضي الله عنهم

لما اتسعت الفتوحات الإسلامية وفتحت البلدان وأقبل أهلها يتعلمون أمور الدين لم يكن كثير منهم عرباً خلصاً كالصحابة ، بل كانوا بحاجة إلى من يبين لهم كثيراً من كلمات القرآن ومعانيه . وقد بذل الصحابة رضي الله عنهم أنفسهم يعلمون الناس أمور الدين ويفسرون لهم القرآن وقد كانوا :

١ - يفسرون القرآن بالقرآن : فإن آيات القرآن يفسر بعضها بعضاً .

٢- وبأقوال الرسول عَلَيْكُمُ ، كما مر .

٣- فإن لم يجدوا التفسير في القرآن و لا في السنة اجتهدوا في تفسيره ، فهم شاهدوا التنزيل وحضروا الوقائع والأحداث في عهد الرسول عَلَيْكِيْ وهم أعلم من غيرهم بالتفسير .

وقد اشتهر عدد من الصحابة بالتفسير منهم الخلفاء الأربعة وعبدالله بن عباس وعبدالله بن مسعود وأبي بن كعب وعبدالله بن الزبير وعائشة وغيرهم رضى الله عنهم أجمعين .

وكان التفسير في عهد الصحابة عن طريق الرواية ولم يكتب أحد من الصحابة رضى الله عنهم

# التفسير في عهد التابعين:

تفسيراً للقرآن.

تلقى التابعون التفسير عن الصحابة رضي الله عنهم فهم أعلم الناس بالتفسير بعد الصحابة رضي الله عنهم.

وقد اتسع باب التفسير في عهدهم فأصبحوا يفسرون كثيراً من الآيات التي لم يفسرها الصحابة لأنها كانت واضحة لهم حينذاك ولما دخل في الإسلام من لايعرف العربية أصلاً ولا يتقنها احتاج الناس إلى من



يفسر لهم كثيراً من الآيات فقام التابعون رحمهم الله تعالى بهذا وفسروا ما احتاج الناس إلى تفسيره . وقد اشتهر عدد من التابعين بالتفسير منهم : سعيد بن جبير ، ومجاهد بن جبر ، وعكرمة ، وطاوس ، وعطاء بن أبي رباح ، وزيد بن أسلم ، ومحمد بن كعب القرظي ، وعامر الشعبي ، والحسن البصري ،

# التفسير بعد عهد التابعين:

وقتادة بن دعامة السدوسي ، وغيرهم .

اتسع باب التفسير في هذا العهد حتى شمل القرآن كله ، ولم يكن عن طريق التلقي فحسب ، بل بدأ عهد التدوين والكتابة للتفسير ، وكان ذلك في أواخر القرن الأول الهجري وكان التفسير حينذاك باباً من أبواب الحديث.

ثم استقل التفسير وأصبح علماً قائماً بنفسه ومن مزايا التفسير في هذه المرحلة:

١- أنه مروي بالإسناد إلى الرسول عَلَيْكُم أو إلى الصحابة رضي الله عنهم أو إلى التابعين رحمهم الله تعالى . ٢- أنه شامل لكل آيات القرآن ومرتب حسب ترتيب المصحف .

ومن المؤلفات في هذه المرحلة تفسير ابن ماجه وتفسير ابن جرير الطبري وتفسير ابن أبي حاتم وغيرهم .

ثم قامت طائفة من العلماء بالتأليف في التفسير فاختصروا الأسانيد وأوردوا أقوالاً دون أن ينسبوها إلى أصحابها فاختلطت الأقوال الصحيحة بالأقوال الضعيفة ، مما يسهل على أصحاب الأهواء الباطلة والمعتقدات الزائفة الدخول في التفسير وصاروا يؤولون الكلام على مذاهبهم الفاسدة كالشيعة والمعتزلة وأصحاب التصوف والفلاسفة وغيرهم.

ثم صنف كل من برع في علم من العلوم تفسيراً ملأه بالعلم الذي برع فيه ( فالنحوي ) مثلاً إذا ألف تفسيراً ملأه بأوجه الإعراب وقواعد النحو ومسائله وفروعه وخلفياته ، حتى كأنه كتاب نحو مثل تفسير ( البحر المحيط ) لأبي حيان و ( الفقيه ) يكاد يسرد أبواب الفقه ويتوسع في فروعه التي لا صلة لها



# التفسير في العصر الحديث:

بالآية ويرد على المخالفين ويتوسع في ذلك كالجصاص والقرطبي ( والمؤرخ ) جعل همه استيفاء القصص والأخبار والأحداث الصحيح منها والباطل كالثعلبي والخازن .

بعد القرن العاشر تقريباً فترت همة التأليف وخمدت المؤلفات في سائر العلوم حتى أواخر القرن الثالث عشر وأوائل القرن الرابع عشر الهجريين ، حيث عمت البلاد الإسلامية حركة فكرية نتيجة الحركات الإصلاحية حينذاك ، فاتجه العلماء إلى العلوم الإسلامية عامة ، وإلى التفسير خاصة فصدرت ولا زالت إلى يومنا هذا المؤلفات العديدة في التفسير .

وقد سلك المفسرون في هذا العصر مسلكاً جديداً بالعناية بحسن العبارة وطلاوة الأسلوب والتنظيم والترتيب، كما اعتنى المفسرون بجانب الإصلاح الاجتماعي وتوجيه الناس إلى ما يقعون فيه من عادات وتقاليد مخالفة لأحكام القرآن الكريم وتوجيهاته كالشيخ محمد بن عبدالوهاب، والشيخ محمد رشيد

# للمناقشة }

رضا، والشيخ جمال الدين القاسمي ، والأستاذ سيد قطب ، والشيخ محمد الأمين الشنقيطي ، والشيخ عبدالرحمن بن سعدي وغيرهم رحمهم الله تعالى .

- ١- تحدثي عن نشأة التفسير في عهد الرسول عَلَيْظِيٌّ ، واذكري ما تعرفين من أمثلة لتفسيره عَلَيْظِيٌّ للقرآن
  - ٢- لماذا اتسع التفسير في عهد الصحابة رضي الله عنهم ؟ وما منهجهم في التفسير ؟
    - ٣- اذكرى أشهر المفسرين من الصحابة ، وكيف كان التفسير في عصر هم ؟
  - ٤- تحدثي عن التفسير في عهد التابعين وما منهجهم فيه . ومن أشهر المفسرين منهم ؟

٥- متى بدأ عهد التدوين للتفسير ؟ واذكري مزايا التفسير في تلك الفترة ، وأشهر المؤلفات فيه .

٦- كيف تطور التفسير بعد عهد التابعين ؟ وكيف كانت طريقة المفسرين ؟ واذكري أشهر المؤلفات

في التفسير والطابع العلمي الذي غلب عليها.

٧- تحدثي عن التفسير في العصر الحديث موضحة ما يلي:

(أ) تاريخ بداية النهضة الفكرية الحديثة وسببها .

(ب) مسلكهم في التفسير .

(ج) أشهر المؤلفين في التفسير في ذلك العصر.



# مناهيج المفسريسن







#### مناهج المفسرين

يظهر مما سبق أن المفسرين سلكوا أحد منهجين:

١- منهج التفسير بالمأثور: وهو منهج التفسير بالرواية.

٢- منهة التفسير بالرأي: وهو منهج التفسير بالدراية .



#### تعريفه:

هو تفسير القرآن بالقرآن أو بالسنة أو بأقوال الصحابة أو التابعين. وهذا التفسير يبحث عن تفسير الآية في المواضع المذكورة، ولا يجتهد صاحبه من غير أصل ويتوقف عما لا طائل تحته ولا فائدة في معرفته كلون كلب أصحاب الكهف وعصا موسى من أي الشجر كانت ونحو ذلك وعلى هذا فإن مصادر التفسير بالمأثور هي:

#### - ١ القــرآن:

أي تفسير القرآن بالقرآن وهذا أشرف أنواع التفسير وأجلها ذلك أن الآية قد ترد في موضع وترد آية في موضع آخر أكثر تفصيلاً فتُفَسَّر الأولى بالثانية والأمثلة على ذلك كثيرة منها:

(أ) قوله تعالى في سورة الفاتحة ( مَسَاكِ بَوْمِ الدِّينِ ) فقد ورد بيان المراد بيوم الدين في موضع آخر قال تعالى: ( وَمَاۤ اَنْدَرُيكَ مَايُوْمُ الدِّينِ عَنَيْ اللَّهُمُّ مَاۤ اَدْرَيْكُ مَايُوْمُ الدِّينِ عَنَيْ اللَّهُمُّ مَاۤ اَدْرَيْكُ مَايُوْمُ الدِّينِ عَنِي اللَّهُ عَالَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

يُوْمَ لَاتُمْ إِنُّ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيَّا وَ ٱلْأَمْرُ بِوْمَ بِنْ لِلَّهِ } (الانفطار آية ١٧ - ١٩).

(ب) و كقوله تعالى : (فَنَلُقَى ءَادَمُ مِن زَيِّهِ كَلِمَنْتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ) (البقرة آية ٣٧).



فقد ورد بيان المراد بالكلمات في سورة الأعراف في قوله تعالى:

﴿ قَالَارَبِّنَاظَاتَنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّهَ تَقَفِرُلْنَا وَقُرْحَمَّنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ (الأعراف آية ٢٣).

#### - ٢ السنة:

أي تفسير القرآن بالسنة فإنها شارحة له وموضحة لمعانيه ، قال تعالى :

﴿ أَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱللِّكَ ٱللَّهِ كُولِتُمَانِينَ لِلنَّاسِ مَا فُرِلَ إِلَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَّكُّرُونَ } (النحل آية ٤٤).

وقد فسر النبي عَلَيْكِالُهُ عدداً من الآيات وروت كتب الحديث طائفة من ذلك ففسر القوة المذكورة في قوله تعالى:

﴿ وَأَعِدُ وَأَلَهُم مَّا آسَتَطَعْتُ مِينَ قُوَّةٍ ﴾ (الأنفال آية ٦٠).

بقوله عَلَيْكُ : (( ألا إن القوة الرمي ، ألا إن القوة الرمي )) ، وفسر السبيلَ بالزادِ والراحلة . والظلمَ بالشركِ . والحسابَ اليسير بالعرض .

#### -٣ أقوال الصحابة:

فإن لم تجد التفسير بالقرآن ولا بالسنة فعليك بأقوال الصحابة رضي الله عنهم فإنهم أعلم من غيرهم لما اختصوا به من مشاهد الأحداث والوقائع ومصاحبة الرسول وَ الله وحضور مجالسه ، ولما لهم من الفهم الصحيح والعمل الصالح .

#### - ٤ أقوال التابعين:

فإن لم تجد التفسير بالقرآن ولا بالسنة ولا بأقوال الصحابة فقد رجح كثير من العلماء الأخذ بأقوال التابعين الذين تلقوا التفسير عن الصحابة لما في التلقي عن الصحابي من مزية عن غيره وقد أخذ بعض التابعين النفسير كله عن الصحابة كما قال مجاهد: ((عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث مرات استوقفه عند كل آية وأسأله عنها)) ويشتمل تفسير ابن جرير الطبري على كثير من تفسير التابعين.

# حكم التفسير بالمأثور:



التفسير بالمأثور إذا صح سنده يجب الأخذ به ولا يصح العدول عنه .

#### الإسرائيليات:

وهي القصص والأخبار المروية عن بني إسرائيل (أو النصارى) وتتعلق بقصص القرآن وأخباره وذلك أنه قد دخل في الإسلام بعض أهل الكتاب من اليهود والنصارى وقد قرأوا في كتبهم (التوراة والإنجيل) تفصيل بعض القصص التي أوردها القرآن فلما دخلوا في الإسلام صاروا يخبرون بهذه القصص فدخلت مجال التفسير بالمأثور والإسرائيليات لها ثلاث حالات:

- 1 أن توافق ما جاء في شرعنا: فحكمها القبول اللذاتها وإنها لما وافقته وهو القرآن ولنا في القرآن استغناء عنها.
  - ٢ أن تخالف شرعنا: فيجب ردها وعدم الأخذبها.
- " أن لا توافق ولا تخالف ما جاء في شرعنا: فتجوز روايتها ولا نصدقها ولا نكذبها لقول الرسول عَلَيْكُمُ (( لاتصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم وقولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا)) الآية.

(رواه البخاري)

# انياً : التفسير بالرأي :

# المراد بالتفسير بالرأي:

التفسير بالاجتهاد ، ولا يخلو أن يستند صاحبه إلى الكتاب والسنة أم لا ولهذا فإن التفسير بالرأي ينقسم إلى قسمين :

# - ١ التفسير بالرأي المحمود:

وهو التفسير الذي يستند فيه صاحبه على النقل عن رسول الله عَلَيْكُ وعن أصحابه رضي الله عنهم والأخذ بمطلق اللغة وبها يقتضيه الكلام ويدل عليه قانون الشرع وهذا النوع من التفسير بهذه الصفات جائز.



# ٢ - التفسير بالرأي المذموم: ﴿ وَلَا لَقُفْ مَا النُّسَ لِكَ بِفِي عِلْدُو ﴾ (الإسراء آية ٣٦).

وهو التفسير الذي يعتمد فيه المفسر على فهمه الخاص واستنباطه بالرأي المجرد من غير دليل . وهذا النوع من التفسير حرام ولا يجوز لقوله تعالى :

ولقول الرسول عَلَيْكِيا : (( من قال في القرآن برأيه أو بما لا يعلم فليتبوأ مقعده من النار )) وفي رواية (( من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ )).



- ١- للتفسير منهجان أساسيان اذكريها.
- ٢- عرفي التفسير بالمأثور ، واذكري مصادره مع الشرح والتمثيل .
  - ٣- ما حكم الأخذ بقول التابعي في التفسير ؟
    - ٤- ما حكم التفسير بالمأثور؟
- ٥- عرفي الإسرائيليات. ولماذا سميت بالإسرائليات؟ وما حكم الأخذ بالإسرائيليات؟
  - ٦- ما المراد بالتفسير بالرأي ؟ وما أقسامه ؟ وعرفي كل قسم مع بيان حكمه .

# المبحث الرابع

# التعريف بأهم كتب التفسير





#### أشهر كتب التفسير

المؤلفات في التفسير كثيرة جداً وسنذكر بعض المؤلفات في التفسير بالمأثور مع تعريف موجز بمؤلفيها ثم نذكر بعض المؤلفات في التفسير بالرأي مع تعريف موجز - أيضاً - بمؤلفيها .

أشهر الكتب المؤلفة في التفسير بالمأثور ومؤلفوها:

أولاً: جامع البيان عن تأويل آي القرآن:

#### مؤلفه:

محمد بن جرير الطبري ولد سنة ٢٢٤ هـ وتوفي سنة ٣١٠ هـ من علماء المسلمين بالتفسير له مؤلفات كثيرة منها ( تاريخ الأمم والملوك ) .

#### تفسيره:

اسم تفسيره (( جامع البيان في تأويل آي القرآن )) ويعرف بـ ((تفسير الطبري )) وكتابه من أجل كتب التفسير بالمأثور وأفضلها وأصحها وأجمعها .

قال النووي: ((كتاب ابن جرير في التفسير لم يصنف أحد مثله )) عرض فيه أقوال الصحابة والتابعين مع عنايته بالاستنباط والترجيح وبيان ما خفي من الإعراب، ويقع هذا التفسير في اثنين وثلاثين جزءاً وطبع مراراً في اثني عشر مجلداً، ثم قام الشيخان محمود وأحمد شاكر بتحقيقه وتخريج أحاديثه أصدرا منه ستة عشر مجلداً حتى الآن.

# ثانياً: معالم التنزيل:

#### مؤلفه:



الحسين بن مسعود البغوي فقيه ، مفسر ، محدث ، توفي سنة ١٠٥ هـ ، وقد جاوز الثمانين عاماً .

#### تفسيره:

اسم تفسيره (( معالم التنزيل )) ويعرف باسم تفسير البغوي ، قال ابن تيمية عن البغوي :

(( صان تفسيره عن الأحاديث الموضوعة والآراء المبتدعة )) ومع أن فيه بعض الإسرائيليات إلا أنه في جملته أسلم من كثير من المؤلفات في التفسير بالمأثور ، وطبع مع تفسير الخازن كما طبع مع تفسير ابن كثير ثم طبع مستقلاً في أربعة مجلدات .

# ثالثاً: تفسير القرآن العظيم:

#### مؤلفه:

الحافظ عهاد الدين إسهاعيل بن عمرو بن كثير الدمشقي وكنيته (أبو الفداء) ولد سنة ٥٠٧هـ وتوفي سنة ٤٧٧هـ. أخذ عن ابن تيمية وتابعه في كثير من آرائه ، قال عنه الذهبي : هو ((الإمام المفتي ، المحدث البارع ، فقيه متفنن ، محدث متقن ، مفسر نَقّال ، وله تصانيف مفيدة )) ومن مؤلفاته ((البداية والنهاية )) من أشهر المؤلفات في التاريخ وأوسعها .

#### تفسيره

اسم تفسيره ((تفسير القرآن العظيم )) ويعرف بتفسير ابن كثير من أشهر كتب التفسير بالمأثور ، يعد في المرتبة الثانية بعد تفسير ابن جرير الطبري يعتني عناية فائقة بالأحاديث والآثار مسندة إلى أصحابها متكلماً أحياناً عن إسنادها وعن رجالها بالجرح والتعديل ورد الأحاديث المنكرة ، وطريقته في التفسير أنه يورد الآية أو الآيات ثم يفسرها بعبارة موجزة ويذكر الشواهد من الآيات الأخرى ويقارن بين هذه الآيات حتى يظهر المعنى المراد مع الاستشهاد بالأحاديث وبيان درجتها أحياناً مع عدم الإطالة بمباحث الإعراب والبلاغة أو الاستطراد لعلوم لا يحتاج إليها لفهم النص ولا التفقه فيه . طبع هذا التفسير في أربعة مجلدات كبار .



#### ومن أشهر المؤلفات في التفسير بالمأثور غير ماذكرنا:

- ١- تفسير ابن أبي حاتم.
- ٢- تفسير المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز المعروف بتفسير ابن عطية .
  - ٣- تفسير بحر العلوم لأبي الليث السمرقندي .
  - ٤- الكشف والبيان عن تفسير القرآن لأبي إسحاق الثعلبي .
  - ٥- الدر المنثور في التفسير بالمأثور: جلال الدين السيوطي.
    - ٦- فتح القدير: محمد بن على الشوكاني.

# أشهر الكتب المؤلفة في التفسير بالرأي ومؤلفوها

# أولاً: مفاتيح الغيب:

مؤلفه فخر الدين بن عمر الرازي ، ولد سنة ٤٤٥ هـ ، وتوفي سنة ٢٠٦ هـ كان بارعاً في العلوم العقلية واللغة والتفسير وهو من أشهر فلاسفة عصره .

#### تفسيره:

يشتمل هذا التفسير على كثير من المباحث الفلسفية والمسائل الكلامية رد فيها على المعتزلة والفرق الضالة بالحجج الدامغة والبراهين القاطعة ، وأهتم ببيان المناسبات بين الآيات والسور واعتنى بالعلوم الرياضية والطبيعية والفلكية والفلسفية والطبية ، فتكلم عن الأفلاك ، والأبراج ، والسهاء ، والأرض ، وعن الإنسان والحيوان بشكل واسع حتى أصبح تفسيره موسوعة علمية ، ولهذا قال بعضهم عن هذا التفسير فيه كل شيء إلا التفسير ، ولا ينقص هذا من مكانة هذا التفسير كثيراً ، فهو تفسير قيم .

#### ثانياً: الكشاف:

مؤلف محمود بن عمر الزمخشري ولد سنة ٤٦٧ هـ ، وتوفي سنة ٥٣٨ هـ ولد في زمخشر من قرى خوارزم ودرس فيها ثم رحل إلى بخارى ومنها إلى مكة وأقام فيها زمناً وبها ألف تفسيره ثم عاد إلى



جرجان في خوارزم وتوفي فيها وهو من أئمة المعتزلة

#### تفسيره:

اسمه ((الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل)) ويعرف بتفسير (الكشاف) وهو من أشهر كتب التفسير بالرأي اعتنى فيه مؤلفه بمذهب المعتزلة وتأويل القرآن الكريم وفق عقيدتهم الباطلة ويدس ذلك دساً، كما اعتنى باللغة والبلاغة وهو إمام بارع فيهما يرجع إليه كثير من العلماء في ذلك وطبع هذا التفسير في أربعة مجلدات ومعه كتاب ((الانتصاف)) لابن المنير الذي يكشف اعتزاليات الزمخشري ويرد عليها بإيجاز.

# ثالثاً: أنوار التنزيل وأسرار التأويل:

مؤلفه القاضي ناصر الدين أبو الخير عبدالله بن عمر البيضاوي تولى القضاء في شيراز وتوفي في تبريز سنة ٦٨٥ هـ.

#### تفسيره:

((أنوار التنزيل وأسرار التأويل)) ويسمى تفسير البيضاوي، وهو تفسير استمده صاحبه من الكشاف للزنخشري ومن التفسير الكبير للفخر الرازي وضم إليه بعض الآثار الواردة عن الصحابة والتابعين وأضاف نكتاً علمية بارعة ولطائف رائعة واستنباطات دقيقة، وذلك بعبارة موجزة فجاء هذا التفسير أقرب إلى المختصر ولذلك علق عليه كثير من العلهاء بحواش مختلفة، وطبع مرات عديدة.

## رابعاً: تفسير الجلالين:

وهو من تأليف الإمامين جلال الدين المحلي ولد سنة ٧٩١ هـ - وتوفي سنة ٨٦٤ هـ ، وجلال الدين السيوطي ، ولد سنة ٨٤٩ هـ وتوفي سنة ٩١١ هـ ويسمى ((تفسير الجلالين)) وقد بدأ بتأليفه جلال الدين المحلي وتوفي قبل أن يتمه فأكمله جلال الدين السيوطي ، وهو تفسير قيم ، وعبارته مختصرة ، طبع مرات عديدة .

#### خامساً: البحر المحيط:



ومؤلفه أبو عبدالله محمد بن يوسف المعروف بأبي حيان الغرناطي الأندلسي ، ولد سنة ٢٥٤ هـ وتوفي بمصر سنة ٧٤٥ هـ كان على علم واسع في التفسير والحديث والنحو وتراجم الرجال وخاصة المغاربة . تفسيره: واسمه البحر المحيط:

عرف هذا التفسير بالتوسع بالمسائل النحوية ووجوه الإعراب وذكر تفصيل الخلاف بين النحويين في ذلك حتى كاد أن يصبح التفسير كتاباً في النحو، ونقل مؤلفه كثيراً من المسائل عن الزمخشري، وابن عطيه ويتعقبها بالرد ويحمل على الزمخشري لآرائه الإعتزالية ويشيد بمهارته في الجوانب البلاغية، كها أنه يعتمد على تفسير شيخه المعروف بابن النقيب.

#### أشهر المؤلفات في العصر الحديث

#### أولاً: تفسير المنار:

مؤلفه الشيخ محمد رشيد رضا ولد سنة ١٢٨٦ هـ في طرابلس الشام من تلاميذ الأستاذ محمد عبده أصدر مجلة المنار وصار ينشر فيها هذا التفسير ثم طبعه مستقلاً توفي بمصر سنة ١٣٥٤ هـ بالسكتة القلبية وهو في السيارة عائداً من المطار بعد وداعه للملك سعود بن عبدالعزيز رحمه الله تعالى .

#### نفسيره:

اسمه «تفسير القرآن الحكيم » ويعرف بتفسير المنار، كان الشيخ رشيد يحضر دروس الأستاذ محمد عبده في التفسير ويدونها ثم ينشرها في مجلته المنار، ثم بعد وفاة أستاذه، أتم التفسير بنفسه إلى الآية ١٠١ من سورة يوسف وذلك في اثني عشر مجلداً.

وهذا التفسير من كتب التفسير بالرأي خاصة في أجزائه الأولى وقد مال الشيخ رشيد بعد وفاة أستاذه إلى الاستشهاد بالأحاديث وإلى تفسير القرآن بالقرآن ، كما يتميز هذا التفسير بالعناية بالإصلاح الاجتماعي وبيان سنن الله في المجتمعات والرد على مايثيره أعداء الإسلام من شبهات .

# ثانياً: في ظلال القرآن:



مؤلفه الأستاذ سيد بن قطب بن إبراهيم ولد في أسيوط سنة ١٣٢٤ هـ وتخرج في مدرسة دار العلوم ثم اشتغل بالتدريس ثم تولى عدداً من الوظائف وذهب إلى أمريكا وعاد إلى مصر وقد زاد تمسكاً بالدين فاتجه إلى الإصلاح الديني في مصر فأعدمه جمال عبدالناصر سنة ١٣٨٦ هـ وله مؤلفات كثيرة .

#### تفسيره:

وهذا التفسير تفسير شامل للحياة في ضوء القرآن الكريم ، عاش مؤلفه يتذوق القرآن وحلاوته ويتذوق ما يدركه من جوانبها ثم يدونه ، ومن هنا فإنه يتكلم أولاً عن أهداف السورة عامة ثم يفصل ذلك فيأتي بالنص ويتفيأ ظلاله ويقطف معانيه وينشر أريجه ويضرب صفحاً عن المباحث اللغوية والمسائل الفقهية ويتجه إلى عرض منهج الإسلام في الحياة ويتوسع في ذلك كاشفاً جوانب زيف الحضارة الغربية ، مع العناية بتصحيح المفاهيم وتوجيه الناس التوجيه السليم . وقد لاقى تفسيره القبول بين المسلمين وطبع مرات عديدة والطبعات الحديثة في ستة مجلدات .

# ثالثاً: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن:

#### مؤلفــه:

الشيخ محمد الأمين بن المختار الجكني الشنقيطي ، ولد سنة ١٣٢٥ هـ في شنقيط بموريتانيا ودرس فيها وحفظ القرآن ونبغ في العلوم الشرعية ، ثم رحل إلى الحج فلما وصل إلى السعودية اتصل بعلمائها وقرأ كتب الدعوة فأحب الإقامة وطلب الإذن له بالتدريس في المسجد النبوي ، ثم درس في المعهد العلمي بالرياض ، ثم في كليتي الشريعة واللغة العربية، ثم مدرساً في الجامعة الإسلامية بالمدينة إلى أن توفي رحمه الله تعالى سنة ١٣٩٣ هـ بمكة المكرمة ، وله مؤلفات عديدة .

#### تفسيره:

يُعتبر هذا التفسير من أفضل المؤلفات في العصر الحديث واعتنى فيه مؤلفه بأمرين:

- الأول: تفسير القرآن بالقرآن.



#### - الثاني: تفسير آيات الأحكام.

واشتمل على تحقيق بعض المسائل اللغوية والأصولية وأسانيد بعض الأحاديث ويظهر في الكتاب سعة أفق المؤلف ودقة الاستنباط مع العناية بالترجيح من غير تعصب لمذهب ولاتجد تفسيراً في العصر الحديث يعتني بتفسير القرآن بالقرآن مثله أو يقاربه . ويقع هذا التفسير في نحو عشرة مجلدات .

# رابعاً: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان:

#### مؤلفــه:

الرابعة فكفلته زوجة والده وعطفت عليه أكثر من عطفها على أولادها وربته فأحسنت تربيته وأدخلته مدرسة تحفيظ القرآن فحفظه صغيراً ثم اشتغل بطلب العلوم الشرعية كالتوحيد والتفسير والحديث والفقه حتى فاق أقرانه ، توفي رحمه الله سنة ١٣٧٦ هـ وله مؤلفات عديدة .

#### ـــيره

اعتنى مؤلفه رحمه الله تعالى بالمعنى الإجمالي للآيات من غير استطراد إلى ما يتفرع من ذلك ، ولم يشتغل بالألفاظ والمفردات والجوانب اللغوية والبلاغية والإعراب اكتفاء كها قال رحمه الله تعالى بها قدمه المفسرون من قبله ، فهذا التفسير يميل إلى الاختصار وعدم الاطناب ومع هذا فهو في سبعة مجلدات ، وقد اختصر هذا التفسير في كتاب سهاه ((تيسير اللطيف المنان في خلاصة تفسير القرآن)).

والله أعلم.

- ١ اذكري أشهر الكتب المؤلفة في التفسير بالمأثور مع تعريف موجز بكل منها وبمؤلفه .
  - ٢ من كتب التفسير بالرأى:
    - ١ مفاتيح الغيب .



# أهم المراجع لمقرر علوم القرآن الكريم

برهان الدين الزركشي

- ١ البرهان في علوم القرآن

الشيخ محمد عبدالعظيم الزرقاني

- ٢ مناهل العرفان في علوم القرآن

الشيخ مناع القطان

-٣ مباحث في علوم القرآن

الشيخ محمد حسين الذهبي

-٤ التفسير والمفسرون

د . صبحي الصالح

-٥ مباحث في علوم القرآن

أ.د/ فهد الرومي

-٦ دراسات في علوم القرآن الكريم

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضــوع                                        |
|--------|--------------------------------------------------|
| ٤      | المقدمة                                          |
|        | الفصل الدراسي الأول                              |
| ٧      | ١ الباب الأول: نشأة علوم القرآن وتطورها وتعريفها |
| V<br>A | ، المبحث الأول: نشأة علوم القرآن الكريم          |
| ٨      | نشأة علوم القرآن الكريم                          |
| ٩      | تطب عاره القرآن الكي                             |
|        | تطور علوم القرآن الكريم                          |
| 17     | المناقشة                                         |
| 14     | ، المبحث الثاني: التعريف بعلوم القرآن            |
| ١٤     | علوم القرآن الكريم                               |
| 10     | الفرقُ بين القرآن الكُريم والأحاديث القدسية      |
| 17     | أسماء القرآن الكريم وصفاته                       |
| 1 🗸    | - المناقشة                                       |
| ١٨     | ١ الباب الثاني : نزول القرآن الكريم              |
| 19     | نزول القرآن الكريم                               |
| ۲۱     | – المنافشة                                       |
| 77     | ١ الباب الثالث : جمع القرآن الكريم               |
| 77     | ، المبحث الأول: جمع القرآن الكريم                |
| 74     | المقصود بجمع القرآن الكريم                       |
| 74     | أولاًٍ: جمعه بمعنى حفظه                          |
| 7 8    | ثانياً : جمعه بمعنى كتابته وتدوينه               |
| 77     | <b>ثالثاً</b> : جمع القرآن بمعنى تسجيله          |
| ۳.     | – المناقشة                                       |
| ۳۲     | ، المبحث الثاني : ترتيب الآيات والسور            |
| 44     | – الأيات والسور                                  |
| ٣٨     | المناقشة                                         |
| 49     |                                                  |
| •      | ١ الباب الرابع : الوحـي                          |
| ٤٠     | الوحيى                                           |

| الصفحة     | الموضــوع                          |
|------------|------------------------------------|
| ٤٢         | المناقشة                           |
| ٤٣         | ١ الباب الخامس: المكي والمدني      |
| ٤٤         | - المكي والمدني                    |
| ٤٥         | – ضوابطَ السور المكية والمدنية     |
| ٤٦         | مميزات السور المكية والمدنية       |
| ٤٨         | المناقشة                           |
| ٤٩         | ١ الباب السادس: أسباب النزول       |
| 0 •        | - أسباب النـزول                    |
| 00         | <ul> <li>المناقشة</li> </ul>       |
| ٥٢         | ١ الباب السابع: الأحرف السبعة      |
| ٥٣         | الأحرف السبعة                      |
| 00         | <ul> <li>المناقشة</li> </ul>       |
| ٥٦         | ١ البابِ الثامن : المحكم والمتشابه |
| ٥٧         | - المحكم والمتشابه                 |
| ٦.         | - حكمة ذكر المتشابهات              |
| 71         | – المناقشة                         |
| 77         | ١ الباب التاسع: العام والخاص       |
| 74         | -العام والخاص                      |
| 74         | - صيغ العموم                       |
| 70         | أقسام العام                        |
| 70         | - تعريف الخاص وبيان المخصص         |
| 7人         | – المناقشة                         |
|            | الفصل الدراسي الثانى               |
| <b>V</b> • | الباب العاشر: الناسخ والمنسوخ      |
| ٧١         | - النسخ                            |
| ٧٣         | - أقسام النسخ                      |
| ٧٤         | - أنواع النسخ في القرآن الكريم     |
| <b>٧</b> ٦ | – أدلة تبوت النسخ عقلاِ وسمعاً     |



| الصفحة | الموضــوع                                              |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ٧٧     | - أمثلة لبعض الآيات التي اشتهرت بأنها منسوخة           |
| ۸١     | – المناقشة                                             |
| ۸۳     | ١ الباب الحادي عشر: المطلق والمقيد                     |
| Λ£     | – المطلق والمقيد يسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسي |
| ٨٦     | – المناقشة                                             |
| ٨٦     | ١ الباب الثاني عشر: المنطوق والمفهوم                   |
| ۸V     | – المنطوق والمفهوم                                     |
| ۹.     | – المناقشة                                             |
| 91     | ١ الباب الثالث عشر: إعجاز القرآن الكريم                |
| 97     | - إعجاز القران الكريم                                  |
| 93     | - وجوه الإعجاز في القرآن الكريم                        |
| 9 8    | <ul> <li>المناقشة</li> </ul>                           |
| 90     | ١ الباب الرابع عشر: قصص القرآن الكريم                  |
| 97     | – قصص القران الكريم                                    |
| 91     | – المناقشة                                             |
| 99     | ١ الباب الخامس عشر: أمثال القرآن الكريم                |
| ١      | – الأمثال في القرآن الكريم وانواعها                    |
| 1 • 1  | – فوائد الأمثال في القران الكريم                       |
| 1.7    | – المناقشة                                             |
| 1.4    | ١ البـاب السادس عشر: رسم المصحف                        |
| 1 • 8  | -المرادبرسم المصحف                                     |
| 1 • 8  | -حكمرسمالمصحف                                          |
| 1.0    | – قو اعدر سم المصحف                                    |
| ١٠٨    | - مزايا الرسم العثماني                                 |
| 1 • 9  | المناقشة                                               |
| 111    | ١ الباب السابع عشر: التفسير والتأويل                   |
| 111    | ، المبحث الأول: التفسير والتأويل                       |
| 117    | – التفسير والتأويل                                     |



| الصفحة | الموضــوع                                                                                                                |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۳    | <ul> <li>آداب المفسر</li> </ul>                                                                                          |
| 118    | - آداب المفسر                                                                                                            |
| 110    | ، المبحث الثاني : نشاة علم التفسير                                                                                       |
| 117    | - نشأة علم التفسير                                                                                                       |
| 117    | - تفسير القرأن في عهد الصحابة رضي الله عنهم                                                                              |
| 117    | <ul> <li>نشأة علم التفسير</li> <li>تفسير القرآن في عهد الصحابة رضي الله عنهم</li> <li>التفسير في عهد التابعين</li> </ul> |
| 111    | - التفسير بعد عهد التابعين                                                                                               |
| 119    | – التفسير بعد عهد التابعين                                                                                               |
| 119    | – المناقشة                                                                                                               |
| 171    | - المناقشة                                                                                                               |
| 90     | - مناهِج المفسرين                                                                                                        |
| 177    | - أو لإً : التفسير بالمأثور                                                                                              |
| 177    | – ثانياً : التفسير بالرأي                                                                                                |
| 170    | – المنافشة                                                                                                               |
| 177    | ، المبحث الرابع: التعريف بأهم كتب التفسير                                                                                |
| 177    | - أشهر كتب التفسير                                                                                                       |
| 177    | – أشهر الكتب المؤلفة في التفسير بالمأثور ومؤلفوها                                                                        |
| 179    | - أشهر الكتب المؤلفة في التفسير بالرأي ومؤلفوها                                                                          |
| 121    | – أشهر المؤلفات في العصر الحديث <sup>*</sup>                                                                             |
| 144    | – المنافشة                                                                                                               |
| 18     | - أهم المراجع لمقرر علوم القرآن الكريم                                                                                   |

| • |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |